
        
            
                
            
        

    


 







Hội tập Kinh: Đại lão Cư sĩ Hạ

 

Liên Cư 

Chủ giảng: Lão pháp sư TỊNH KHÔNG 

(Lần giảng thứ 10 - Năm 1998) 

 

 

THUYẾT GIẢNG 

PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM  

THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH  

 

TẬP 10  

(VCD 091-VCD 100) 









Cẩn dịch: Vọng Tây Cư sĩ 



NHÀ XUẤT BẢN HỒNG ĐỨC 

Phật Lịch 2559-Dương Lịch 2015 

 





 

 

 

 

 

 

 

 

 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 





MỤC LỤC 

 

PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH ................................................... 13 

(VCD 091) ..................................................................................... 13 

PHẨM THỨ NĂM: CHÍ TÂM TINH TẤN ................................. 13 

CHÁNH KINH: “Duy nguyện Như Lai Ứng Chánh Biến Tri, 

quảng diễn chư Phật vô lượng diệu sát. Nhược ngã đắc văn như 

thị đẳng pháp, tư duy tu tập, thệ mãn sở nguyện.” ................... 13 

Thứ ba: “Duy nguyện Như Lai - Ứng cúng - Chánh biến tri”19 

Thứ tư: “Quảng diễn chư Phật vô lượng diệu sát” ............... 19 



(VCD 092) ..................................................................................... 33 

Thứ năm: “Nhược ngã đắc văn như thị đẳng pháp, tư duy tu 

tập, thệ mãn sở nguyện” ....................................................... 33 

 “Văn” là cái gì?  ............................................................ 35 

 “Tư” là cái gì?  .............................................................. 36 

 “Tu”  là cái gì?  .............................................................. 36 

CHÁNH KINH: “Thế Gian Tự Tại Vương Phật tri kỳ cao minh, 

chí nguyện thâm quảng” ........................................................... 37 

Thứ nhất: “Tri kỳ cao minh” ................................................ 38 

Thứ hai: “Chí nguyện thâm quảng” ..................................... 39 

CHÁNH KINH: “Tức vị tuyên thuyết nhị bách nhất thập ức chư 

Phật sát độ công đức nghiêm tịnh, quảng đại viên mãn chi 

3 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





tướng, ứng kỳ tâm nguyện, tất hiện dữ chi. Thuyết thị pháp thời 

kinh thiên ức tuế” ...................................................................... 40 

Thứ nhất: “Tức vị tuyên thuyết” .......................................... 41 

Thứ hai: “Nhị bách nhất thập ức chư Phật sát độ” ............... 41 

Thứ  ba:  “Công  đức  nghiêm  tịnh,  quảng  đại  viên  mãn  chi 

tướng” ................................................................................... 43 

 Một là “Công đức” . ...................................................... 43 

 Hai là “Nghiêm tịnh”.  ................................................... 46 

 “Nghiêm”: ................................................................. 46 

 “Tịnh”: ...................................................................... 46 

 Ba là “Quảng đại viên mãn chi tướng”  ........................ 53 

Thứ tư: “Ứng kỳ tâm nguyện, tất hiện dữ chi” ..................... 53 

Thứ năm: “Thuyết thị pháp thời kinh thiên ức tuế” ............. 54 



(VCD 093) ..................................................................................... 57 

CHÁNH KINH: “Nhĩ thời Pháp Tạng văn Phật sở thuyết, giai 

tất đổ kiến, khởi phát vô thượng thù thắng chi nguyện.” .......... 57 

Thứ nhất: “Nhĩ thời” ............................................................ 64 

Thứ hai: “Văn Phật sở thuyết” ............................................. 65 

Thứ ba: “Tất giai đỗ kiến” .................................................... 65 

Thứ tư: “Khởi phát vô thượng thù thắng chi nguyện” ......... 65 

 Một là “Y chánh trang nghiêm”.  .................................. 66 

 Hai là “Thọ lạc”.  .......................................................... 67 

 Ba là “Quang thọ thù thắng”.  ....................................... 68 

4 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Thế nhưng làm thế nào để đi đến được Tây Phương 

 Cực lạc? Có thể đi được hay không?  ......................... 69 

CHÁNH KINH: “Ư bỉ thiên nhân thiện ác, quốc độ thô diệu, tư 

duy cứu cánh” ........................................................................... 72 

Thứ nhất: “Ư bỉ” ................................................................... 72 

Thứ hai: “Thiên nhân thiện ác, quốc độ thô diệu” ............... 72 

 Nói đến 5 giới: .............................................................. 75 

 Không sát sanh.  .......................................................... 75 

 Không trộm cắp.  ........................................................ 76 



(VCD 094) ..................................................................................... 79 

 Tà dâm.  ...................................................................... 83 

 Vọng ngữ.  ................................................................... 83 

 Uống rượu.  ................................................................. 84 

 Giới cùng Thiện không giống nhau: ........................... 84 

 Cho nên sáu loại thiện ác: ........................................... 89 

 Loại thứ nhất: Cái thiện trời người ........................... 89 

 Loại thứ hai: Cái thiện của Nhị thừa ......................... 90 

“Kiến phiền não” là gì? ......................................... 90 

Một là “Thân kiến”. ......................................... 90 

Hai là “Biên kiến”. ........................................... 91 

Ba và bốn là “Kiến thủ kiến”, “Giới thủ kiến”. 

 ......................................................................... 92 

5 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Năm là “Tà kiến”. ............................................ 92 

“Tư phiền não” là gì? ............................................ 92 

Vậy bắt tay vào từ chỗ nào để đoạn “Kiến tư 

phiền não”? ...................................................... 93 

Từ chỗ nào không chấp trước? ........................ 94 

 Loại thứ ba: Cái thiện của Tiểu thừa Bồ Tát.  ............ 96 

 Loại thứ tư: Cái thiện của Thông giáo tam thừa Bồ 

 Tát.  ............................................................................. 96 

Cái thứ nhất: Giúp đỡ chúng sanh đoạn ác tu thiện. 

 .............................................................................. 97 

Cái việc thứ hai: Giúp cho họ phá mê khai ngộ. ... 97 

Một sự việc sau cùng: Giúp cho họ làm Phật. ...... 98 



(VCD 095) ................................................................................... 102 

Loại thứ nhất: “Nhân, Thiên chi thiện” ....................... 108 

Việc thứ nhất: Dạy chúng ta đoạn ác tu thiện: ......... 109 

Việc thứ hai: Sau khi được thân người, quan trọng 

nhất là phá mê khai ngộ. .......................................... 109 

Cái gì là mê? ....................................................... 109 

Loại thứ hai: “Tiểu thừa chi thiện” ............................. 111 

Loại thứ ba: “Thiện của Bồ Tát tiểu thừa” .................. 111 

Loại thứ tư: “Thông giáo tam thừa chi thiện” ............. 112 

Loại thứ năm: “Biệt giáo Bồ Tát chi thiện” ................ 113 

Loại thứ sáu: “Viên giáo Bồ tát chi thiện” .................. 113 

6 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Cái gì là hưởng thụ chân thật?  ................................ 116 

(VCD 096) ................................................................................... 121 

Làm thế nào mà cầu pháp? .......................................... 122 

Chí thiện: ..................................................................... 125 

Cái thứ nhất: “Thuận viên lý của thật tướng là thiện, 

trái ngược là ác”. ...................................................... 125 

Cái ý thứ hai: “Đạt thử viên lý chi thiện trước chi vi 

ác”. ........................................................................... 128 

Cái gì gọi là tam luân thể không? ....................... 131 

Cái gì là công phu? ............................................. 131 

CHÁNH KINH: “Tiện nhất kỳ tâm, tuyển trạch sở dục, kết đắc 

đại nguyện” ............................................................................. 138 

Thứ nhất: “Tiện nhất kỳ tâm” ............................................. 138 

Thứ hai: “Tuyển trạch sở dục” ........................................... 139 

Thứ ba: “Kết đắc đại nguyện” ............................................ 139 



(VCD 097) ................................................................................... 142 

CHÁNH KINH: “Tinh cần cầu sách, cung thận bảo trì, tu tập 

công đức, mãn túc ngũ kiếp” .................................................. 142 

Thứ nhất: “Tinh cần cầu sách” ........................................... 143 

Mục đích giáo học thứ nhất là dạy “Đoạn ác Tu thiện”.147 

Mục tiêu giáo huấn thứ hai là dạy chúng ta “Phá mê khai 

ngộ”. ............................................................................ 151 

Mục tiêu thứ ba “Siêu phàm nhập thánh”. .................. 152 

7 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Thứ hai: “Cung thận bảo trì” .............................................. 154 

Thứ ba: “Tu tập công đức” ................................................. 160 



(VCD 098) ................................................................................... 163 

Thứ ba: “Tu tập công đức” (tiếp) ....................................... 163 

Thứ tư: “Mãn túc ngũ kiếp” ............................................... 168 

CHÁNH KINH: “Ư bỉ nhị thập nhất câu-chi Phật độ công đức 

trang nghiêm chi sự, minh liễu thông đạt, như nhất Phật sát”. 

 ................................................................................................ 170 

Thứ nhất: “Nhị thập nhất câu-chi Phật độ” ........................ 170 

Thứ  hai:  “Công  đức  trang  nghiêm  chi  sự,  minh  liễu  thông 

đạt” ..................................................................................... 171 

 Cái gì gọi là đa nguyên văn hoá?  ............................... 172 

 Cái gì là pháp thân?  .................................................... 174 

CHÁNH KINH: “Sở nhiếp Phật quốc, siêu quá ư bỉ” ............ 178 

Điều  thứ  nhất:  Thế  Gian  Tự  Tại  Vương  Như  Lai  nói 

pháp ngàn ức năm. ...................................................... 182 

Điều thứ hai: Chúng ta xem thấy Bồ Tát Pháp Tạng khổ 

hạnh 5 kiếp. ................................................................. 185 



(VCD 099) ................................................................................... 188 

CHÁNH KINH: “Ký nhiếp thọ dĩ, phục nghệ Thế Tự Tại 

Vương Như Lai sở, khể thủ lễ túc, nhiễu Phật tam táp, hiệp 

chưởng nhi trụ”. ...................................................................... 188 

8 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thứ nhất: “Ký nhiếp thọ dĩ” ............................................... 189 

Thứ hai: “Phục nghệ Thế Tự Tại Vương Như Lai sở” ....... 190 

Thứ ba: “Khể thủ lễ túc, nhiễu Phật tam táp” .................... 190 

Thứ tư: “Hiệp chưởng nhi trụ” ........................................... 193 

CHÁNH KINH: “Bạch ngôn: Thế Tôn, ngã dĩ thành tựu trang 

nghiêm Phật độ, thanh tịnh chi hạnh”. .................................... 193 

CHÁNH KINH: Phật ngôn: “Thiện tai! Kim chánh thị thời, nhữ 

ưng cụ thuyết” ......................................................................... 194 

Thứ nhất: “Phật ngôn: Thiện tai” ....................................... 194 

Thứ hai: “Kim chánh thị thời, nhữ ưng cụ thuyết” ............ 198 

CHÁNH KINH: “Linh chúng hoan hỷ, diệc linh đại chúng, văn 

thị pháp dĩ, đắc đại thiện lợi” .................................................. 202 

Thứ nhất: “Linh chúng hoan hỉ” ......................................... 202 

Thứ hai: “Diệc linh đại chúng” .......................................... 203 

Thứ ba: “Văn thị pháp dĩ, đắc đại thiện lợi” ...................... 203 

Lục tức Phật .  .............................................................. 204 

Loại thứ nhất là  “Lý Tức Phật”.  .............................. 205 

Loại thứ hai là  “Danh tự Tức Phật”.  ....................... 207 

Loại thứ ba là  “Quán Hạnh Tức Phật”.  .................. 208 

Năm cương lĩnh vãng sanh Tịnh Độ .  ....................... 209 

 Cương lĩnh thứ nhất là “Tùy hỉ” . .......................... 209 



(VCD 100) ................................................................................... 211 

 Cương lĩnh thứ hai là “Đọc tụng” . ........................ 211 

9 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





 Cương lĩnh thứ ba là “Nói pháp” . ......................... 213 

 Cương lĩnh thứ tư gọi là “Kiêm tu Lục độ” . ......... 217 

Điều thứ nhất phải học Bố thí.  ........................... 217 

Điều thứ hai là Trì giới.  ...................................... 219 

Điều thứ ba là Nhẫn nhục.  ................................. 220 

Điều thứ tư là Tinh tấn. ..................................... 220 

Điều thứ năm là Thiền định. .............................. 220 

 Cương lĩnh thứ năm: “Chánh tu lục độ” . ............. 221 

Ngũ đình tâm quán có 5 biện pháp. .................... 223 

Biện pháp thứ nhất:  “Quán bất tịnh”. ............ 223 

Biện pháp thứ hai là :  “Quán Từ Bi”.  ............ 224 

Biện pháp thứ ba là:  “Quán nhân duyên”.  .... 224 

Biện pháp thứ tư là:  “Quán 18 giới, quán 5 ấm, 

 quán 12 xứ”.  .................................................. 224 

Biện pháp thứ năm là:  “Quán sổ tức”.  .......... 227 

Vậy niệm bằng cách nào? ......................... 228 

Thứ ba: “Văn thị pháp dĩ, đắc đại thiện lợi” ...................... 229 

CHÁNH KINH: “Năng ư Phật sát, tu tập nhiếp thọ, mãn túc vô 

lượng đại nguyện”. .................................................................. 229 

 “Năng ư Phật sát”: .................................................. 229 

 “Tu tập”: ................................................................. 229 

 “Nhiếp thọ”: ............................................................ 229 

Chú giải: ....................................................................................... 236 



10 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

 

 

        KHAI KINH KỆ 

Phật pháp cao siêu rất thẳm sâu, 

Trăm ngàn muôn kiếp khó tìm cầu. 

Con nay nghe thấy chuyên trì tụng, 

Nguyện tỏ Như Lai nghĩa nhiệm mầu. 

NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT! (3 lần)

11 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

12 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH 

(tiếp theo) 

 

(VCD 091) 

 

PHẨM THỨ NĂM 

CHÍ TÂM TINH TẤN 

(tiếp theo) 





CHÁNH KINH: “Duy nguyện Như Lai Ứng Chánh 

Biến Tri, quảng diễn chư Phật vô lượng diệu sát. 

Nhược ngã đắc văn như thị đẳng pháp, tư duy tu 

tập, thệ mãn sở nguyện.” 

 [Dịch  nghĩa:  Kính  xin  đấng  Như  Lai  Ứng  Chánh 

 Biến  Tri  diễn  rộng  vô  lượng  cõi  nước  mầu  nhiệm 

 của chư Phật. Nếu con được nghe những pháp như 

 vậy, tư duy, tu tập, thề sẽ viên mãn sở nguyện.] 

Mời xem từ đoạn này. Phía trước chúng ta xem 

thấy  Bồ  Tát  Pháp  Tạng  thỉnh  pháp với  lão  sư,  đoạn 

này cũng chính là thỉnh giáo. Lão sư trả lời rất là hay: 

Trước  tiên  từ  trong  thí  dụ  khích  lệ  Ngài,  người  chỉ 

cần chân tâm cầu đạo, có thể tinh tấn không giải đãi, 

quyết định sẽ có thành tựu. 

13 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Chỗ  này  cũng  chính  là  nhà  Phật  thường  nói 

 “Phật thị môn trung, hữu cầu tắc ứng”.  Bồ Tát Pháp 

Tạng  phát  ra  nguyện  quá  hy  hữu,  chân  thật  là  đáng 

được chúng ta tán thán tận đáy lòng. Ngài không chỉ 

mong  cầu  làm  Phật,  mà  còn  yêu  cầu  thành  tựu  của 

Ngài siêu vượt các Phật. Cái đại nguyện này đã được 

sự tán thán của lão sư. Lão sư dạy bảo Ngài, sự việc 

này  bạn  phải  chính  mình  quán  sát  lại,  tu  học  pháp 

phương tiện gì bạn mới có thể thành tựu, mới có thể 

mãn nguyện. 

Câu  nói  này  chúng  ta  phải  tường  tận,  Pháp 

Tạng  ở  trong  hội  của  Thế  Gian  Tự  Tại  Vương  Như 

Lai thời gian rất dài, không phải thời gian ngắn, bình 

thường  thân  cận  giáo  huấn  thì  rất  nhiều,  huống  hồ 

Ngài lại là người thượng căn lợi trí, cho nên Phật mới 

nói như vậy. Bạn chính mình nghĩ xem dùng phương 

pháp gì? Ý nghĩa chính là nói không cần phải ta phải 

dạy  ông  nữa.  Đây  chính  là  bảo  Ngài  tự  tu,  lại  nói 

 “Như  sở  tu  hành,  nhữ  tự  đương  tri” [Việc  tu  hành 

như thế ông nên tự biết], tu như thế nào, ông cũng rõ 

ràng,  ông  cũng  tường  tận.  Sau  cùng  lại  nói   “Thanh 

 tịnh  Phật  quốc”  [Đối  với  việc  thanh  tịnh  cõi  Phật], 

nguyện vọng của Ngài  “Nhữ ưng tự nhiếp” [Ông nên 

tự nhiếp]. Trả lời này của Phật chính gọi là trả lời bên 

lề. 

Trong đây có ba chữ  “Tự”, ý nghĩa rất là sâu, 

14 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không hề khác với thiền cơ trong Thiền tông, là trực 

chỉ nhân tâm. Như cách trả lời này, thực tế mà nói với 

Pháp Tạng thì được, Ngài hiểu được, Ngài thấu hiểu, 

thế nhưng người căn tánh trung hạ, sau khi nghe rồi 

không được lợi ích. Pháp Tạng ở ngay chỗ này, cũng 

chính là nói cái cơ hội giáo dục của chúng ta hiện tại, 

đã nắm lấy được cái cơ hội này, vì tận hư không biến 

pháp giới tất cả chúng sanh, hướng đến Thế Gian Tự 

Tại Vương Phật thỉnh pháp. Các vị thử nghĩ xem, cái 

nhân duyên này thù thắng cỡ nào, cho nên Ngài tuy là 

tường  tận,  cũng  giả  như  là  chưa  tường  tận,  chỗ  này 

cũng giống như diễn kịch vậy, Pháp Tạng thành Phật 

chính là A Di Đà Phật thế giới Tây Phương Cực Lạc, 

đại nguyện của Di Đà đích thực là [độ cho tất cả các 

chúng  sanh  trình  độ  căn  tánh]  không  như  nhau,  đại 

nguyện  của  Ngài,  nếu  dùng  lời  nói  hiện  tại  để  nói 

chính là cùng đồng một thể sinh mạng đa nguyên văn 

hoá. 

Trong thuật ngữ Phật pháp nói:  “Năm thừa đều 

 vào  báo  độ” ,  chỗ  này  chính  là  đa  nguyên  văn  hoá. 

Năm  thừa  “Nhân  thừa,  Thiên  thừa,  Thanh  Văn, 

Duyên  Giác,  Bồ  Tát”,  không  phải  một  loại.  Chủng 

tộc  ở  trong  đây,  trình  độ  căn  tánh  của  chúng  sanh 

muôn  ngàn  khác  biệt,  vậy  làm  thế  nào  có  thể  dạy 

những  chúng  sanh  này?  Chỗ  này  cũng  chính  là 

thường nói trên đến  “Trên là đẳng giác Bồ Tát, dưới 

 đến chúng sanh địa ngục” , hữu tình chín pháp giới, 

15 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





đồng vào cõi  Thật  Báo Trang Nghiêm của  chư  Phật 

Như Lai. 

Sự  việc  này  đại  khái  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai 

không phải  không làm được,  mà là không nghĩ đến, 

chưa  từng  nghĩ  qua,  cho  dù  Phật  có  năng  lực  làm 

được, thế nhưng không nghĩ đến, chỉ có Phật A Di Đà 

Phật  nghĩ  đến.  Cái  cách  nghĩ  này,  cách  làm  này, 

đương nhiên có cách nghĩ có cách làm, thì có thành 

tựu. Cái thành tựu chính là thế giới Tây Phương Cực 

Lạc của ngày nay. Cái thế giới này đích thực là trong 

mười  phương  cõi  Phật  đều  không  có.  Đương  nhiên 

cái sự việc này, không phải trí tuệ của chính Bồ Tát 

có thể hiểu ra được. Cho nên kinh văn đoạn sau Pháp 

Tạng ở chỗ này trả lời Tự Tại Vương Như Lai: 

CHÁNH KINH: Pháp Tạng bạch ngôn:  

-  Tư  nghĩa  hoằng  thâm,  phi  ngã  cảnh  giới. 

Duy nguyện Như Lai Ứng Chánh Biến Tri, quảng 

diễn  chư  Phật  vô  lượng  diệu  sát.  Nhược  ngã  đắc 

văn như thị đẳng pháp, tư duy tu tập, thệ mãn sở 

nguyện. 

 [Dịch nghĩa: Pháp Tạng bạch rằng:  

 - Nghĩa ấy sâu thẳm chẳng phải là cảnh giới 

 của  con,  kính  xin  đấng  Như  Lai  Ứng  Chánh  Biến 

16 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Tri  diễn  rộng  vô  lượng  cõi  nước  mầu  nhiệm  của 

 chư Phật. Nếu con được nghe những pháp như vậy, 

 tư duy, tu tập, thề sẽ viên mãn sở nguyện. ]  

Thứ  nhất:   “Tư  nghĩa  hoằng  thâm”   [Nghĩa  ấy  sâu 

thẳm]: 

 “Tư nghĩa”  chính là phía trước nói “Nhữ tự tư 

duy”, “Nhữ tự đương tri”, “Nhữ ưng tự nhiếp”, ba cái 

tự này, cái ý nghĩa này quá sâu quá rộng, mà ba chữ 

“tự” này sẽ quay về chỗ nào? Quay về lại bổn nguyện 

của  A  Di  Đà  Phật,  Ngài  muốn  siêu  thắng  cõi  nước 

chư Phật, đều ở ngay ba chữ “tự” này. 

Người  xưa  thường  nói  “Pháp  Tạng  là  từ  quả 

hướng đến nhân”. Câu nói này hiện tại chúng ta gọi là 

“Thừa nguyện tái sanh”. Ý nghĩa chính là nói “Pháp 

Tạng  từ  kiếp  lâu  xa  đã  thành  Phật  rồi”,  đây  là  thị 

hiện. Cách nói này chúng ta tán đồng. 

Thích Ca Mâu Ni Phật ba ngàn năm trước, xuất 

hiện ở thế gian này của chúng ta, ở Ấn Độ xưa. Ngài 

cũng không phải là chân thật phàm phu tu hành thành 

Phật,  cũng  là  thị  hiện.  Trên  Kinh  Phạm  Võng,  Thế 

Tôn  Ngài  tường  tận  nói  với  chúng  ta,  Ngài  nói  lần 

này Ngài đến biểu diễn là lần thứ tám ngàn. 

A  Di  Đà  Phật  thị  hiện  lần  này  ở  thế  giới  Cực 

17 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Lạc, lần biểu diễn này, rốt cuộc là đã bao nhiêu lần? 

Phật  không  hề  nói  với  chúng  ta.  Ngay  trong  tưởng 

tượng của chúng ta, đại khái cũng không ít lần. Đây 

là  cảnh  giới  trên  quả  địa  Như  Lai,  Bồ  Tát  đương 

nhiên không biết. Cho nên: 

Thứ hai: “Phi ngã cảnh giới”  [Chẳng phải cảnh giới, 

chỗ con chứng được]. 

Ở trong đây còn hàm chứa một tầng ý nghĩa rất 

sâu, Bồ Tát không thể triệt để hiểu rõ cảnh giới của 

Phật, chân thật không phải là giả, Bồ Tát không được 

oai thần bổn nguyện của chư Phật gia trì, cũng không 

cách gì vì mọi người nói rõ cảnh giới của Phật. Thế 

nhưng chân thật phát tâm tu hành, chân thật phát tâm 

hoằng  pháp,  nhất  định  được  Phật  lực  gia  trì,  quyết 

định nhận được. 

Đương nhiên  chúng  ta  cũng  phải  bắt  chước  tổ 

sư đại đức, cầu Phật gia trì, pháp sư trước khi lên đài 

giảng kinh, phải ở dưới đài lễ Phật ba lạy, lạy Phật ba 

lạy này là cầu Tam Bảo gia trì, nếu không thì khi lên 

bục giảng sẽ không nói ra được lời nào. Đại đức xưa 

lên đài giảng kinh, chúng ta chưa thấy qua, không hề 

nhìn thấy, nhưng những trước tác mà đại đức xưa đã 

làm, chúng ta xem thấy rất nhiều, bạn xem thấy trước 

tác  của  các  Ngài,  vừa  lật  ra  cái  chương  đầu  tiên, 

chính là kệ tụng cầu Phật gia trì, vừa mở đầu liền cầu 

18 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật gia trì, trước khi hạ bút cầu Phật gia trì, thì trước 

khi lên đài cũng không ngoại lệ, đều mong cầu Phật 

gia trì. Cho nên ý nghĩa của câu này thì sâu, trong đó 

liền hàm chứa chuyên cầu Phật lực gia trì. Tiếp theo 

Ngài nói: 

Thứ ba: “Duy nguyện Như Lai - Ứng cúng - Chánh 

biến  tri” [Kính xin  đấng  Như  Lai  Ứng  Chánh  Biến 

Tri]  

“Như  Lai-Ứng  Cúng-Chánh  Biến  Tri”:  Đây  là 

mười hiệu của Phật. Chỗ này nêu ra ba cái, ba cái này 

chính  là  đại  biểu  đầy  đủ,  vì  chỗ  này  viết  lên  mười 

hiệu,  thì  quá  phiền  phức,  quá  rườm  rà,  để  chúng  ta 

đọc ba cái danh hiệu này, liền nghĩ đến đầy đủ mười 

hiệu.  Đây  là  tán  thán  đối  với  Phật.  Trong  Mười  đại 

nguyện  vương  “Xưng  tán  Như  Lai”,  mười  hiệu  là 

xưng  tán  từ  bi,  đức  hạnh,  trí  tuệ  của  Như  Lai,  thảy 

đều bao gồm ngay trong đó. Câu phía sau là yêu cầu, 

cầu Phật: 

Thứ tư: “Quảng diễn chư Phật vô lượng diệu sát” 

[Diễn  rộng  vô  lượng  cõi  nước  mầu  nhiệm  của  chư 

Phật] 

 “Diễn”   là  diễn  thuyết.  Ngài  không  dùng 

“Quảng tuyên”, “Quảng thuyết”, không dùng cái chữ 

này,  mà  dùng  “Quảng  diễn”,  vì  ý  nghĩa  của  diễn  so 

với thuyết phong phú hơn nhiều. Diễn còn phải biểu 

19 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





diễn,  không  chỉ  có  nói  mà  còn  phải  biểu  diễn  cho 

chúng ta xem thấy. Phật thực tế mà nói rất từ bi, thõa 

mản  cái  nguyện  của  Ngài,  vì  Ngài  nói  rõ  hư  không 

pháp  giới,  vô  lượng  vô  biên  cõi  nước  chư  Phật,  thể 

tánh, pháp tướng, phải quấy, khổ vui trong đây, vô số 

nhân quả khác nhau. Do đây có thể biết tu học trong 

Phật  pháp  nội  dung  rất  phong  phú,  nội  dung  chân 

thật. Thế nên Phật nhất định vì Ngài giới thiệu, tất cả 

cõi nước chư Phật, nhân dân hạnh phúc, gia đình mỹ 

mãn, xã hội hài hòa an định, quốc gia phong đức, thế 

giới hòa bình, tốt đẹp đến cùng tận, đây là mục tiêu 

giáo học của Phật pháp. 

Pháp Tạng ở ngay chỗ này yêu cầu, Thế Gian 

Tự Tại Vương Như Lai vì Ngài khai thị. Ở ngay chỗ 

này chúng ta phải nên biết hư không pháp giới do đâu 

mà có? Vậy rốt cuộc việc này là thế nào? Đây là vấn 

đề lớn, đại học vấn, chỉ có Như Lai mới có thể tường 

tận, Bồ Tát cũng không biết được. 

Thế  Tôn  xuất  hiện  ở  thế  gian  này,  trên  Kinh 

Pháp  Hoa  nói  rất  rõ  ràng,  Phật  vì  một  đại  sự  nhân 

duyên xuất hiện ở đời. Cái gì là đại sự? Có người nói 

sanh  tử  đại  sự,  nói  thì  không  hề  sai,  thế  nhưng  ý 

nghĩa của sanh tử rất sâu, hiện tại chúng ta việc sanh 

tử này không phải là việc lớn, sáu cõi luân hồi cái gì 

là việc lớn? Nhà Phật nói ý nghĩa của sanh tử này rất 

rộng, rất lớn: Có phân đoạn sanh tử, có biến dị sanh 

tử,  ở  trong  đây  rất  phức  tạp,  thảy  đều  rõ  ràng,  thảy 

20 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đều tường tận. Vậy thì phải Phật đến giáo huấn. Thực 

tế mà nói hư không pháp giới từ đâu mà có? Việc này 

còn lớn hơn việc sanh tử gấp nhiều lần, việc này nếu 

làm cho rõ ràng, làm cho tường tận, việc lớn sanh tử 

đương nhiên cũng phải giải quyết. 

Phật  nói  với  chúng  ta,  nguồn  gốc  của  nó  là 

“Nhất niệm tự tánh”. Nếu như chúng ta với một niệm 

tự  tánh  tương  ưng,  tư  tưởng  tương  ưng,  kiến  giải 

tương ưng, ngôn hạnh tương ưng, “Cực Lạc diệu sát” 

liền  viên  mãn  hiện  tiền.  Chúng  ta  vừa  rồi  mới  nói, 

nhân  dân  hạnh  phúc,  gia  đình  viên  mãn,  xã  hội  hài 

hòa, quốc gia giàu mạnh, thế giới hòa bình, thì đều có 

thể  thực  hiện.  Mỗi  một  người  đều  trải  qua  đời  sống 

hạnh phúc tốt đẹp, phải tương ưng mới được. 

Chúng  ta  ngày  nay  các  vị  đều  nên  biết,  chịu 

khổ chịu nạn, vì sao phải chịu khổ? Vì sao phải chịu 

nạn?  Chính  là  tư  tưởng  lời  nói  của  chúng  ta  trái 

ngược với tự tánh, chúng ta nghĩ sai rồi, thấy sai rồi, 

nói sai rồi, làm sai rồi. Cái sai lầm này mê hoặc điên 

đảo,  trái  với  tâm  tánh  chính  là  điên  đảo,  không  thể 

tương ưng chính là mê hoặc. Do vì cái nguyên nhân 

này  mà  tạo  thành  vô  số  không  như  ý  của  chúng  ta. 

Tại vì sao có thể có loại hiện tượng này xảy ra? Phật 

nói  được  rất  rõ  ràng,  y  báo  tùy  theo  chánh  báo 

chuyển, tư tưởng kiến giải của chúng ta là chánh báo, 

thân thể cùng hoàn cảnh đời sống của chúng ta là y 

báo, y báo tùy theo chánh báo chuyển. A Di Đà Phật 

21 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





vì  sao  ở  thế  giới  Cực  Lạc?  Người  ta  là  niệm  niệm 

hạnh hạnh đều tương ưng với tự tánh viên mãn, cho 

nên thế giới gọi là Cực Lạc. Chúng ta ngày nay, cũng 

là nói chúng sanh của thế giới này, có thể nói là hoàn 

toàn  không  tương  ưng.  Cho  nên  thân  không  tự  tại, 

thân có đau bệnh, có Sanh-Lão-Bệnh-Tử; Hoàn cảnh 

đời sống không tự tại, có cầu bất đắc khổ, có ái biệt 

ly khổ, có oán tắng hội khổ; Hiện tại còn có cái khổ 

thiên tai nhân họa, phiền phức quá lớn. Đây cũng là 

trong Phật pháp thường nói “Duy thức sở biến”, cũng 

là ở trên kinh Phật đã nói “Tất cả pháp từ tâm tưởng 

sanh”. 

Chúng  ta  ngày  ngày  khởi  vọng  tưởng,  không 

biết được cái vọng tưởng này ảnh hưởng lớn đến như 

vậy. Thực tế mà nói cái vọng tưởng này của chúng ta, 

không  thể  nói  là  hư  không  pháp  giới  đều  bị  ảnh 

hưởng,  vì  sao?  Việc  bị  ảnh  hưởng  là  tất  nhiên,  thế 

nhưng cái hiện tượng sóng động này, cự ly càng xa, 

cái sóng đó càng yếu, rất yếu nhẹ, ảnh hưởng thì nhỏ, 

thế  nhưng  ở  trong  phạm  vi  thái  dương  hệ  chúng  ta, 

thái  dương  hệ  không  lớn,  chúng  ta  khởi  tâm  động 

niệm, Xin nói với các vị ảnh hưởng trong thái dương 

hệ, ảnh hưởng vận hành của những tinh cầu này, hay 

nói  cách  khác  tạo  thành  từ  trường  trong  thái  dương 

hệ. Đây là việc rất rõ ràng, do vì tất cả chúng sanh có 

vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  cái  vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước này, dùng lời hiện tại mà nói là 

tình cảm hóa. Tình cảm của mỗi một người chúng ta, 

22 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



mấy ngày là cao trào, mấy ngày là hết cao trào, cho 

nên cái từ trường này liền sanh ra thay đổi, nhất định 

không thể nào giữ mãi được cao trào, chỉ có Phật Bồ 

Tát mới có thể làm được. Chúng ta một ý niệm thiện 

khởi lên là cao trào, một ý niệm ác khởi lên thì là hạ 

thấp, đích thực có tính chu kỳ. 

Cái  sự  việc  này,  người  xưa  đã  hiểu  rõ,  những 

người  thông  minh  của  đông  phương  và  tây  phương 

đều biết. Hiện tại chúng ta sử dụng thuận tiện nhất là 

tuần  lễ,  một  tuần  lễ  là  7  ngày,  7  ngày  là  một  tuần 

hoàn, tuần hoàn nhỏ, một tháng là tuần hoàn lớn, một 

năm thì tuần hoàn lớn hơn, đây là tính chu kỳ. Trong 

một năm có xuân hạ thu đông, mùa đông nó có tính 

chu kỳ, một tuần lễ thì lập lại. Người xưa Trung Quốc 

chúng ta cũng nói 7 ngày là một lần lập lại, 7 ngày là 

một  lần  thay  đổi,  vậy  bạn  liền  biết  được  7  năm  thì 

một  lần  thay  đổi  lớn,  một  cái  tính  chu  kỳ  lớn.  Ở 

Trung Quốc trong thế tục 30 năm là một đời, nên gọi 

là “Phong thủy luân lưu chuyển”. Đó chính là nói rõ 

tính chu kỳ. 

Chỗ  này  các  vị  tỉ  mỉ  mà  đọc  lịch  sử,  bạn  đi 

quán sát từ xưa đến nay, bạn liền xem thấy thay đổi 

của tính chu kỳ rất rõ ràng. Loại biến hóa này là cộng 

nghiệp  chiêu  cảm,  cộng  nghiệp  của  đại  chúng,  ảnh 

hưởng biệt nghiệp của chính chúng ta, không thể nào 

không  bị  ảnh  hưởng.  Loại  ảnh  hưởng  này  chính  là 

23 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





hiện  tại  gọi  là  hiện  tượng  sóng  động.  Trong  lòng 

chúng ta phóng ra sóng động, cái thân thể này là một 

vật  chất,  chúng  ta  biết  được  rất  nhiều  tế  bào  tạo 

thành,  tế  bào  là  nguyên  tử  tạo  thành,  nguyên  tử  là 

điện  tử  tạo  thành  đều  là  sóng  động.  Trong  đại  hoàn 

cảnh  tình  hình  của  sóng  động  rất  phức  tạp,  nó  ảnh 

hưởng chúng ta, chúng ta cũng ảnh hưởng chúng nó, 

như vậy tạo thành một từ trường rất phức tạp. Người 

Trung Quốc chúng ta thường nói “Phong khí”, người 

nước ngoài gọi là từ trường, từ trường lớn là vũ trụ, 

cùng  với  chúng  ta  rất  mật  thiết  là  hệ  ngân  hà  cùng 

thái dương hệ, đặc biệt là thái dương hệ, hệ ngân hà 

thì càng to lớn, thái dương hệ thì nhỏ, có quan hệ rất 

mật thiết với chúng ta. 

Nếu  như  các  vị  có  chút  hiểu  được  cái  đạo  lý 

này  rồi,  bạn  thấy  rất  nhiều  đồng  tu  ở  Niệm  Phật 

Đường,  Niệm  Phật  Đường  ở  lầu  bốn  Cư  Sĩ  Lâm 

chúng  ta  niệm  Phật,  cảm  được  từ  trường  rất  thù 

thắng,  bước  vào  Niệm  Phật  Đường  này  liền  có  thể 

sanh tâm hoan hỉ, bước vào cái giảng đường này cũng 

có thể sanh tâm hoan hỉ, từ trường không như nhau. 

Cho nên ở ngay nơi đây niệm Phật, so với ở nơi khác 

niệm  Phật,  bạn  tỉ  mỉ  mà  thể  hội,  mà  quán  sát,  tình 

cảm của bạn có giống nhau không?  Bạn chính mình 

liền  có  được  cái  đáp  án  này.  Bạn  ở  trong  cái  giảng 

đường này nghe kinh, chúng ta đổi một nơi khác, đổi 

một cái giảng đường khác, bạn xem thấy nghe kinh, 

24 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tình  cảm  của  chúng  ta  có  như  nhau  hay  không? 

Không như nhau! 

Do  đây  có  thể  biết  phong  thủy  vẫn  thật  có, 

phong khí, từ trường, phong thủy là một sự việc, nói 

ra danh từ không như nhau, là một sự việc. Cho nên 

chúng ta giảng kinh ở nơi đây, tại vì sao Cư Sĩ Lâm 

phải tốn rất nhiều tiền như vậy để trang nghiêm đạo 

tràng? Các vị xem thấy phi thiên chung quanh bốn bề 

đều  là  đặt  làm  ở  Trung  Quốc,  sau  khi  treo  lên  rồi, 

cùng  trước  khi  chưa  treo  lên,  không  hề  như  nhau. 

Hay  nói  cách  khác  chúng  ta  liền  bị  nó  ảnh  hưởng. 

Cho  nên  cách  bày  ở  trên  bàn  như  thế  nào,  đồ  trang 

nghiêm cách bài trí thế nào, ở trong đó nó đều phát ra 

sóng động, những sóng động này ảnh hưởng tình cảm 

của chúng ta. Cho nên trang nghiêm đạo tràng là giúp 

cho  mọi  người  bước  vào  đạo  tràng,  trong  tự  nhiên 

liền có thể buông bỏ vạn duyên, liền có thể được thân 

tâm thanh tịnh, đây là tăng thượng duyên cho chúng 

ta  nghe  kinh  nghe  pháp  niệm  Phật.  Có  được  tăng 

thượng duyên như vậy, chúng ta ở trong cái đạo tràng 

đó thân tâm thanh tịnh, một lòng một dạ nghe pháp, 

niệm Phật, cảm được từ trường của chư Phật đến gia 

trì.  Cho  nên  giảng  đường  cùng  niệm  Phật,  có  chư 

Phật Bồ Tát đang hộ trì. Cái đạo tràng này chư Phật 

Như Lai thường hay quang lâm, Long Thiên Hộ pháp 

gần như là không có gián đoạn. Đây chính là nói rõ 

chúng ta niệm Phật, tại vì sao nhất định phải đến chỗ 

này để niệm Phật. 

25 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Cái  thế  gian  này  có  tai  nạn,  1999  có  tai  nạn. 

Cách nói này không thể nói là không có đạo lý, bởi vì 

cái năm này từ trường của thái dương hệ chúng ta là 

quá  thấp,  rất  không  tốt,  ảnh  hưởng  tình  cảm  tất  cả 

chúng sanh hữu tình trên địa cầu chúng ta. Đây là đại 

từ trường không tốt, cho nên nói cái tai nạn này là có 

đạo lý. Cũng chính là tính chu kỳ, cái tính chu kỳ này 

đại khái là 500 năm, 500 năm là một chu kỳ tính, đây 

chính là thái dương hệ, 9 hành tinh lớn sắp xếp vận 

hành. Sắp xếp năm nay rất là đặc biệt, thông thường 

các  nhà  tinh  tướng  nói  đây  là  năm  đại  hung,  không 

kiết lợi, ở trên không trung xếp thành chữ thập, ngay 

trong địa cầu, từ trên địa cầu thấy được, 8 hành tinh 

lớn bao gồm thái dương. Đồng tu chúng ta phát tâm, 

từ  thứ  hai  bắt  đầu  phát  tâm  niệm  Phật  24  giờ,  mỗi 

ngày đều niệm Phật 24 giờ, quá tốt. Chúng ta yêu cầu 

Phật  Bồ  Tát  bổn  nguyện  oai  thần  gia  trì  chúng  ta, 

không bị ảnh hưởng của từ trường này, có thể ở trong 

hoàn cảnh này, vẫn cứ giữ gìn được chánh niệm, vì 

cái  từ  trường  này  rất  dễ  dàng  khiến  cho  người  khởi 

lên tà tư. Phàm hễ tinh cầu có sự xếp đặt này, thì xã 

hội  sẽ  rất  loạn,  con  người  sẽ  nghĩ  tưởng  xằng  bậy, 

đây là có căn cứ, đạo lý rất sâu. 

Ngày  trước  tôi  ở  Hoa  Kỳ,  tôi  có  người  bạn  là 

cư sĩ Hạ Cẩm Sơn. Các đồng tu ở Hoa kỳ, đặc biệt là 

ở  Châu  Á,  đại  khái  đều  rất  quen  biết  đối  với  ông, 

người  ta  đều  gọi  ông  là  Hạ  lão  sư.  Ông  xem  phong 

thủy xem được rất hay. Ngày trước khi Lôi Căn làm 

26 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tổng  thống,  mời  ông  đến  nhà  Trắng  để  xem  phong 

thủy, rất nổi tiếng. Ông đã từng nói với tôi, phòng ốc 

chúng ta cự ngụ, mỗi một gian phòng đều phải nên là 

hình  vuông,  hình  chữ  nhật,  người  ở  thì  rất  dễ  chịu, 

nếu như  là nhiều  góc cạnh, 5 góc cạnh, 6 góc cạnh, 

người ở gian phòng đó, ngủ nghỉ ở trong gian phòng 

đó,  vượt  qua  100  ngày  nhất  định  nghĩ  tưởng  xằng 

bậy. 

Tôi nhớ được câu nói này của ông, cũng có lúc 

làm thử nghiệm thử xem, lần trước tôi đến Úc Châu, 

bên cạnh chỗ chúng ta ở có bán một tòa nhà, chủ nhà 

là một người Hoa Malaysia, cái tòa  nhà đó cũng là 

sát vách chúng ta, mua được thì rất thích hợp, tôi liền 

vào trong để xem thử, xem qua phòng ốc bên trong, 

mỗi một gian phòng đều là hình 5 góc, tôi liền hỏi họ, 

ở  trong  phòng  này  là  người  thế  nào?  Ông  có  ba  cô 

con gái, tôi nói: 

- Con gái của ông có vấn đề gì không? 

- Ây da! Vấn đề thật lớn. 

- Vấn đề gì vậy? 

- Không nghe lời! Một ngày từ sớm đến tối đều 

đi lung tung, nghĩ tưởng xằng bậy. 

Oh! Không sai, phòng ốc của ông đều là hình 5 

góc,  ở  nơi  đó  100  ngày  nhất  định  nghĩ  tưởng  xằng 

27 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





bậy, chỉ có một cái phòng của người chủ ở, nơi hai vợ 

chồng  ông  ở  thì  là  hình  vuông.  Cho  nên  giống  như 

loại  phòng  ốc  này,  người  nước  ngoài  ưa  thích  làm 

nhiều góc nhiều cạnh, cái này thì làm phòng khách thì 

được,  bởi  vì  người  khách  thì  không  thể  ở  qua  100 

ngày,  thì  họ  đã  đi  rồi,  quyết  định  không  thể  thường 

trụ. 

Cho  nên  tôi  xem  thấy  nhà  của  họ  cũng  muốn 

mua, nhưng khi tôi xem thấy phòng ốc trong nhà đều 

là hình 5 góc, nên cái nhà này tôi không thể mua, vì 

người của chúng ta ở trong căn nhà đó, cũng sẽ nghĩ 

tưởng  xằng  bậy  giống  như  mấy  người  con  gái  của 

ông.  Đây  chính  là  phàm  phu  sẽ  bị  ảnh  hưởng  của 

hoàn cảnh, bạn không thể không lưu ý, ngoài những 

người có được sức định ra, thì họ không hề gì, họ thì 

thế nào? Cảnh tùy tâm chuyển, vậy thì không hề gì. 

Chúng ta còn bị ảnh hưởng cảnh giới bên ngoài, hay 

nói cách khác cảnh giới bên ngoài còn có thể mê hoặc 

bạn,  vậy  thì  bạn  không  thể  không  chọn  lựa  hoàn 

cảnh. 

Trung  Quốc  thời  xưa  mẹ  của  Mạnh  tử  ba  lần 

chọn lựa nơi ở là vì sao vậy? Vì con trai của họ, chọn 

lấy  một  hoàn  cảnh  sinh  sống.  Họ  không  có  trí  tuệ, 

không có sức định, họ sẽ bị hoàn cảnh bên ngoài mê 

hoặc, vậy làm sao mà không chọn lựa chứ? 

Vì vậy cái đạo tràng Cư Sĩ Lâm này, chúng ta 

28 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chọn  lựa  là  từ  trường  của  Chư  Phật  Như  Lai,  mười 

phương  Tam  Bảo  gia  trì,  cái  cảnh  giới  này  liền  thù 

thắng.  Cho  nên  cái  đạo  tràng  này,  từ  trên  đến  dưới, 

mọi người đều tiếp xúc được một mảng hòa khí. 

Tục ngữ  nói  rất hay   “Gia hòa vạn sự  hưng”  1, 

hòa khí cũng là từ trường tạo thành, ở nơi khác thì bất 

hòa, ở ngay nơi đây thì họ lại hòa. Chỗ này chúng ta 

xem thấy, trong nhà chúng ta, trong nhà chính mình ở 

Đài Loan thì không hòa, ở nơi Úc Châu cũng không 

hòa,  đến  ở  nơi  đây  thì  họ  lại  hòa.  Nguyên  nhân  gì 

vậy? Đây chính là từ trường có quan hệ. Cho nên tu 

học  không  thể  không  chọn  lựa  đạo  tràng,  đạo  tràng 

không  thể  không  trang  nghiêm.  Chân  thật  trang 

nghiêm  là  nhất  tâm,  nhất  tâm  là  chân  thật  trang 

nghiêm,  một  lòng  vì  đại  chúng,  một  lòng  vì  Phật 

pháp, đây là chân thật trang nghiêm, quyết không thể 

có một niệm riêng tư, có một niệm riêng tư thì tương 

ưng  với  ma,  một  niệm  tâm  thanh  tịnh,  một  niệm  vì 

chúng sanh, vì Phật pháp, thì liền tương ưng với chư 

Phật Bồ Tát. Đây là chúng ta nói đến “Vô lượng diệu 

sát”. 

 “Diệu  sát”   một  người  ở  ngay  trong  một  đời, 

không  dễ  dàng  gì  gặp  được,  gặp  được  rồi  thì  quyết 

định không thể buông bỏ. 

Thế  nhưng  cũng  có  số  ít  đồng  tu  ở  đạo  tràng 

này, sau khi niệm được một thời gian thì sanh phiền 

29 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





não, bước vào cái đạo tràng này, tâm của họ tán loạn, 

tâm  không  thể  định  lại.  Đây  là  do  nguyên  nhân  gì? 

Tập khí nghiệp chướng từ vô lượng kiếp đến nay hiện 

tiền.  Cái  hiện  tượng  này  cũng  là  hiện  tượng  bình 

thường, thế nhưng bạn phải có nghị lực để khắc phục, 

phải phát tâm chân thành để sám hối, đây là cái ải để 

tu hành. Sau khi đột phá được rồi, cảnh giới của bạn 

liền sẽ nâng lên được một tầng, quyết không thể bởi 

vì phiền não này dày vò mà thoái tâm, mà không trở 

lại, vậy thì bạn sai rồi. Các vị phải nên biết, ngạn ngữ 

thường  nói   “Một  nhà  no  ấm  ngàn  nhà  oán”.  Một 

mình bạn đời sống được tốt, người khác xem thấy đỏ 

mắt đố kỵ chướng ngại, đây là quyết định không thể 

né  tránh,  bạn  tu  hành  được  không  tệ,  công  phu  đắc 

lực, oan gia trái chủ của bạn từ vô thỉ kiếp gây phiền 

phức, ây daz! Họ tu cũng không tệ, họ muốn lìa khỏi 

sáu  cõi,  muốn  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  vậy  oán  của 

chúng ta không thể báo, cừu cũng không thể báo, nợ 

cũng không thể đòi, vậy không được, làm sao có thể 

để cho họ đi? Nghĩ ra hết cách để kéo họ lại. Do đó 

mà bạn liền gặp phải một số ma nạn. Những ma nạn 

này từ nơi đâu mà có? Oan gia trái chủ, bạn ngay đời 

này  là  người  tốt,  không  đắc  tội  với  người  nào,  đời 

trước  thì  sao?  Đời  trước  nữa  thì  sao?  Đời  đời  kiếp 

kiếp, oan gia trái chủ của chúng ta, không biết là có 

đến bao nhiêu? Những người này ngày nay xem thấy 

chúng ta tu hành có thành tựu, làm gì  mà không đố 

kỵ? Làm gì mà không đến gây phiền phức? Cho nên 

30 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chúng ta mỗi ngày đọc kinh cũng tốt, nghe pháp cũng 

tốt,  niệm  Phật  cũng  tốt,  chân  thành  hồi  hướng  cho 

những oan gia trái chủ này, tôi tu có được cái tốt, các 

vị đều có phần, mọi người đều có phần, nếu như các 

vị  chướng  ngại  tôi,  các  vị  mọi  người  đều  không  có 

phần  công  đức.  Thành  tựu  của  chúng  ta  chính  là 

thành  tựu  của  mọi  người,  chính  mình  thành  Phật, 

tương lai thứ nhất chính là độ những oan gia trái chủ 

này, cùng họ có duyên. Tại vì sao trong kệ hồi hướng 

nói  là   “Trên  đền  bốn  ân  nặng,  dưới  cứu  khổ  ba 

 đường” , đạo lý chính ngay chỗ này. Hy vọng trên đạo 

Bồ Đề, nhữug oan gia trái chủ này ít gây phiền não, ít 

chướng ngại, nhất định phải thành tâm thành ý, đem 

công đức đã tu được đều hồi hướng đến cho họ. 

Niệm Phật  Đường  24 giờ đồng hồ không gián 

đoạn,  chúng  ta  chia  ban  để  niệm,  cái  Niệm  Phật 

Đường  này  là  Niệm  Phật  Đường  bình  thường.  Sư 

Ngộ Toàn hôm qua nói với tôi, hiện tại có kiếp nạn, 

chúng ta niệm Phật 24 giờ đồng hồ, qua kiếp nạn rồi 

chúng  ta  lại  hồi  phục  lại  bình  thường,  cái  gì  gọi  là 

bình  thường? Vậy  hiện  tại  mỗi  ngày niệm 24 giờ là 

không bình thường, 24 giờ đồng hồ không gián đoạn 

mới gọi  là bình thường. Cho nên Niệm Phật  Đường 

đã khai mở rồi, vĩnh viễn 24 giờ đồng hồ không gián 

đoạn. Các vị phải nên biết, chư Phật xem thấy hoan 

hỉ, Long Thiên ủng hộ. Phật Bồ Tát ngày trước hai ba 

ngày  đến  một  lần,  mọi  người  làm  24  giờ  một  ngày 

không gián đoạn như vậy, Phật Bồ Tát ngày ngày đến 

31 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





xem bạn, không phải là hai ba ngày một tuần lễ đến 

thăm một lần, sẽ đến chăm sóc mỗi ngày. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết chúng ta chỉ 

học đến đây thôi. 

A DI ĐÀ PHẬT! 


****** 

 





















32 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 092) 

Cho nên  hoan nghênh đồng tu, chỉ cần có thời 

gian,  ngày  đêm  đều  có  thể  đến  Niệm  Phật  Đường 

niệm  Phật,  niệm  mệt  rồi,  có  chuẩn  bị  nơi  nghỉ  ngơi 

cho bạn, nghỉ ngơi khỏe rồi, phải mau vào Niệm Phật 

Đường để niệm Phật. Tôi vẫn là một câu thành thật, 

khi nghỉ ngơi không nên cởi áo tràng ra, để tính cảnh 

giác tương đối cao, vì khi cởi áo tràng rồi, thì sẽ ngáy 

khò  khò,  quên  hết  tất  cả,  Phật  cũng  quên  luôn.  Cho 

nên không nên cởi áo tràng, nghỉ ngơi một  lát, nghỉ 

ngơi một giờ đồng hồ, hai giờ đồng hồ thì tốt, rất dễ 

dàng  cảnh  giác,  niệm  Phật  như  vậy  công  phu  mới 

không  gián  đoạn.  Chúng  ta  ngày  đêm  Phật  hiệu 

không gián đoạn, đích thực không chỉ tiêu đi nghiệp 

chướng của chính mình, cũng có thể giúp cho tất cả 

chúng sanh khổ nạn thế giới này tiêu tai giải nạn. Một 

câu sau cùng: 

Thứ năm: “Nhược ngã đắc văn như thị đẳng pháp, 

tư duy tu tập, thệ mãn sở nguyện” [Nếu con được 

nghe những pháp như vậy, tư duy, tu tập, thề sẽ viên 

mãn sở nguyện] 

Đây là thái độ làm học trò. Người làm thầy giáo 

có được học trò như vậy, đây cũng là bảo giống như 

ngày trước lão sư Lý nói qua với tôi, ông nói: 

33 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





- Từ xưa đến nay, một học trò tốt muốn tìm một 

vị  lão  sư  giỏi  khó,  có  thể  gặp  mà  không  thể  mong 

cầu. 

Ông lại nói:  

- Một vị lão sư giỏi  muốn tìm  một học trò tốt, 

thì càng khó, rất không dễ dàng. 

Hôm  nay  chúng  ta  ở  chỗ  này  xem  thấy  Pháp 

Tạng là một học trò tốt, Thế Gian Tự Tại Vương Như 

Lai là vị thầy tốt, hợp với sư chất, cho nên có được 

thành tựu thù thắng như vậy. Việc này chúng ta phải 

nên tường tận, nếu như  gặp được cái  cơ duyên này, 

phải biết trân trọng. 

Chúng ta làm sao biết được Ngài là một học trò 

tốt? Vì Ngài đầy đủ ba huệ, bạn xem: 

Một là  “Nhược ngã đắc văn”  [Nếu con được nghe]. 

Hai là  “Tư duy, Tu tập”  [Tư duy, tu tập]. 

Phía  sau  Văn-Tư-Tu  ba  huệ,  chân  thật  có  thể 

đem lời thầy dạy, thọ trì đọc tụng, y giáo phụng hành, 

Ngài thật làm. 

Văn-Tư-Tu ba huệ, ở chỗ này đơn giản sơ lược 

giới thiệu qua với các vị, vạn nhất không nên xảy ra 

34 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hiểu lầm. Thí dụ: Chúng ta ở nơi đây giảng kinh, hai 

giờ đồng hồ này bạn ở nơi đây nghe, bạn nghe được 

rồi (đó là văn); Sau khi nghe rồi, có phải là khi quay 

về,  nghĩ  ngợi  thêm  nhiều  nghiên  thảo  lại?  Đó  là  tư 

duy; Nghĩ tường tận rồi, chúng ta lại làm theo, đó là 

tu hành. Nếu bạn hiểu là cách làm này, thì bạn cũng 

là Bồ Tát rồi. Ba huệ là Bồ Tát tu, Thanh Văn, Duyên 

Giác đều không làm được, cho nên chúng ta như vậy 

mà nghe hiểu tư tu, thì thảy đều sai hết. Phải hiểu thế 

nào đây? 

Văn-Tư-Tu gọi là ba huệ, Văn huệ, Tư huệ, Tu 

huệ. Huệ là gì  vậy? Huệ là huệ của  Giới-Định-Huệ. 

Vậy mới biết được Bồ Tát tu cùng với sơ học chúng 

ta không giống nhau. Tiểu thừa tu Giới-Định-Huệ, Bồ 

Tát Đại thừa tu ba huệ. Đại thừa là xây dựng ở trên 

nền  tảng  của  Tiểu  thừa:  trì  giới  được  định,  (định 

được) khai trí tuệ; Sau khi huệ khai rồi, vậy mới có 

Văn-Tư-Tu ba cái  ý nghĩa này, trong huệ đầy đủ ba 

cái ý nghĩa này. 

 “Văn” là cái gì? 

Văn biểu thị tiếp xúc, tai nghe là văn, mắt thấy 

cũng gọi là văn, lưỡi nếm vị cũng gọi là văn, thân tiếp 

xúc cũng gọi là văn, dùng một chữ để đại biểu. 

Tại vì sao không dùng “Kiến” làm đại biểu? Bồ 

35 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Tát Văn Thù ở trong Hội Lăng Nghiêm nói với chúng 

ta   “Thử  phương  chân  giáo  thể,  thanh  tịnh  tại  âm 

 văn”  2. Chúng sanh thế giới Ta Bà, (trong) sáu căn thì 

nhĩ căn là mạnh nhất, cho nên dùng cái chữ Văn-Tư-

Tu này làm đại biểu mà không dùng kiến tư tu, là cái 

ý nghĩa này, nó đại biểu (cho) tiếp xúc. 

 “Tư”  là cái gì? 

“Tư”  là  đại  biểu  tường  tận,  vừa  tiếp  xúc  là 

tường tận. Nếu sau khi tiếp xúc còn nghĩ tưởng mới 

tường tận, vậy thì đã đọa lạc ngay trong sáu thức rồi, 

không thể “tư”. Cho nên “tư” ở ngay chỗ này đại biểu 

rõ ràng, tiếp xúc liền rõ ràng. 

 “Tu” là cái gì?  

Rõ  ràng  đương  nhiên  là  không  mê,  không  mê 

thì gọi là tu. 

Cho  nên  các  vị  phải  nên  biết,  Văn-Tư-Tu  là 

đồng thời, không có trước sau thứ lớp, không có cách 

khoảng của thời gian, cho nên gọi là Huệ. 

Bồ Tát tu ba huệ, ba huệ tu ở chỗ nào vậy? Tu 

ở ngay “Bố thí”, tu ở “Trì giới”, tu ở “Nhẫn nhục”, tu 

ở “Tinh tấn”, tu ở “Thiền định”. Cho nên ba huệ thực 

tiễn ngay trong sáu Ba La Mật, sáu cương lĩnh ngay 

36 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trong  cuộc  sống  thường  ngày,  thực  tiễn  ở  ngay  chỗ 

này. 

Chỗ  này  đồng  tu  cần  phải  làm  cho  rõ  ràng, 

Pháp Tạng ở ngay chỗ này không phải là phàm phu, 

từ cái câu này chúng ta liền biết được Ngài đã thành 

tựu  Giới-Định-Huệ  rồi,  đây  là  cao  túc  dưới  hội  của 

Thế Gian Tự Tại  Vương Phật, học trò tốt, đệ tử tốt, 

Ngài có được thành tựu như vậy. Ở câu sau cùng: 

Ba là  “Thệ mãn sở nguyện”.   

Ngài  phát  đại  thệ  nguyện,  chỉ  cần  lão  sư  dạy 

bảo Ngài, Ngài có thể sau khi nghe rồi, nhất định có 

thể  thực  tiễn  nguyện  vọng  của  Ngài.  Nguyện  vọng 

của Ngài chính là phía sau sẽ nói rộng cầu, chọn lựa. 

Đây  là  nói  rõ  thế  giới  Cực  Lạc  không  phải  là  do 

không hư tạo, không phải tùy theo ý của chính mình 

mà tạo, mà là tập hợp thành tựu tốt nhất của tất cả cõi 

nước chư Phật, xả bỏ tất cả cảnh giới thô ác của cõi 

nước chư Phật, chọn lấy tinh hoa tốt nhất, để kiến tạo 

thế  giới  Cực  Lạc,  thế  giới  Cực  Lạc  thù  thắng  là  ở 

ngay chỗ này. Đây là nguyện vọng của Ngài. 

Chúng ta tiếp tục xem xuống phía dưới   “Phật 

 vi tuyên thuyết” , là Phật khai thị cho Ngài. 

CHÁNH  KINH:  “Thế  Gian  Tự  Tại  Vương  Phật  tri 

37 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





kỳ cao minh, chí nguyện thâm quảng” 

 [Dịch nghĩa: Thế Gian Tự Tại Vương Phật biết ông 

 ta cao minh, chí nguyện sâu rộng] 

Thứ nhất: “Tri kỳ cao minh” [Phật Thế Gian Tự Tại 

Vương biết Pháp Tạng cao minh] 

Hai câu nói này là quán cơ, quán cơ nói pháp, 

nếu như không phải loại căn cơ này, nói cho họ nghe 

rồi, cũng không ích gì. Phật đối với học trò này, biết 

được Ngài là “Cao minh”. “Cao” là nói Ngài có đức 

hạnh, “Minh” là nói Ngài có trí tuệ. Đây là điều kiện 

cơ bản của học trò, lão sư tiếp nhận dạy bảo: Nếu bạn 

có trí tuệ, nhưng không có đức hạnh, thiện tri thức sẽ 

không dạy bạn; Có đức hạnh, không có trí tuệ, thiện 

tri thức vẫn là rất bằng lòng đến dạy bạn; Đức hạnh là 

bậc nhất. 

Khổng  Lão  Phu  Tử  dạy  học  cũng  là  lấy  đức 

hạnh xếp ở hàng đầu. Trong bốn khóa mục của Phu 

Tử:  Cái  thứ  nhất  là  đức  hạnh;  Cái  thứ  hai  là  ngôn 

ngữ.  Chúng  ta  nghe  rồi  không  thể  không  cẩn  trọng, 

“Khẩu vi họa phước chi môn”3. Các vị đồng tu có thể 

xem  “Nội  Điển  Giảng  Tòa  Chi  Nghiên  Cứu”,  trong 

đó có nêu lên rất nhiều thí dụ, một lời hưng bang, một 

lời  mất  nước;  nhưng  một  người  thành  tựu  của  một 

đời, gia đình hưng vượng, quốc gia hưng thịnh, ngôn 

38 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ngữ cũng lại là then chốt. Cho nên Phu Tử ở ngay nơi 

đức hạnh, chính là dạy bạn phải ăn nói như thế nào, 

bạn phải biết nói chuyện; Cái thứ ba mới dạy chánh 

sự.  Chánh sự dùng  lời  hiện  đại  để  nói,  chính là  dạy 

bạn một  số kỹ thuật  để mưu sinh. Hiện tại chúng ta 

gọi là giáo dục kỹ năng, giáo dục năng lực kỹ thuật, 

sau khi bạn học rồi, bạn tương lai ở trong xã hội có 

được một kỹ năng sở trường, có năng lực mưu sinh, 

có  năng  lực  phục  vụ  xã  hội;  Cái  sau  cùng  mới  là 

“Văn học”, đề cao đời sống tinh thần của bạn, đây là 

giống như một loại thi từ ca phú vậy, cái loại này xếp 

ở sau cùng. 

Giáo học của nhà Phật, cũng là đem đức hạnh 

trí tuệ xếp ở thứ nhất; Ngôn ngữ ở trong bổn kinh đặc 

biệt  xem trọng. Thế Tôn ở trên bổn kinh dạy chúng 

ta tu hành, cần phải tuân thủ ba loại tịnh nghiệp, đem 

“Khéo  giữ  khẩu  nghiệp”  để  ở  hàng  đầu,  cái  ý  này 

chẳng phải  hoàn toàn giống với Khổng Lão Phu Tử 

hay sao? Đem “Khéo  giữ thân nghiệp” “Khéo  giữ  ý 

nghiệp” đặt ở phía sau, miệng dễ dàng tạo nghiệp. 

Thứ  hai:  “Chí  nguyện  thâm  quảng” [Chí  nguyện 

sâu rộng] 

  “Chí  nguyện” :  Rất  là  khó  được,  bạn  có  đức 

hạnh, có trí tuệ, có học vấn, nhưng bạn không có chí 

nguyện không có từ bi, vậy cũng uổng phí, vì bạn chỉ 

39 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





có  thể  tự  lợi,  không  thể  lợi  tha,  cho  nên  nhất  định 

phải có tâm đại từ bi. Cái chí nguyện này chính là đại 

từ đại bi, mỗi niệm vì pháp giới tất cả chúng sanh mà 

lo  nghĩ,  không  chỉ  là  đại  từ  bi,  thanh  tịnh  đại  từ  bi, 

bình đẳng đại từ bi, khó được. 

  “Thâm  quảng” :  Pháp  Tạng  Ngài  phải  phổ  độ 

mười  phương  ba  đời  tất  cả  chúng  sanh,  bình  đẳng 

cùng  đăng  đắc  A  Di  Đà  Phật  cõi  Thật  Báo  Trang 

Nghiêm. Bạn nói xem hi hữu dường nào, học trò như 

vậy đến nơi nào để tìm? 

Chư  Phật  Như  Lai  đời  đời  kiếp  kiếp  giáo  hóa 

tất cả  chúng sanh, cũng khó gặp được  một học sinh 

tốt  đến  như  vậy,  cho  nên  câu  này  là  quán  cơ,  trong 

phán  khoa  nói  “Quán  cơ”.  Phía  sau  lại  vì  Ngài  nói 

pháp, đáp ứng nhu cầu của Ngài. 

CHÁNH KINH: “Tức vị tuyên thuyết nhị bách nhất 

thập  ức  chư  Phật  sát  độ  công  đức  nghiêm  tịnh, 

quảng  đại  viên  mãn  chi  tướng,  ứng  kỳ  tâm 

nguyện, tất hiện dữ chi. Thuyết thị pháp thời kinh 

thiên ức tuế” 

 [Dịch  nghĩa:  Liền  vì  ông  ta  tuyên  thuyết  công  đức 

 nghiêm  tịnh,  tướng  trạng  viên  mãn  rộng  lớn  của 

 hai trăm mười ức các cõi nước Phật, ứng theo tâm 

 nguyện  ông ta đều  hiện  cho  thấy.  Lúc  nói  pháp  ấy 

40 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 trải qua một ngàn ức năm.] 

Pháp  Tạng  yêu  cầu  thỉnh  pháp,  Thế  Tôn  vì 

Ngài   “Quảng  diễn  chư  Phật  vô  lượng  diệu  sát” , 

[Diễn  rộng  vô  lượng  cõi  nước  mầu  nhiệm  của  chư 

Phật]. 

Thứ  nhất:  “Tức  vị  tuyên  thuyết” [Liền  vì  ông  ta 

tuyên thuyết]  

Phật quả nhiên vì Ngài tuyên thuyết. 

Thứ hai: “Nhị bách nhất thập ức chư Phật sát độ” 

[Hai trăm mười ức các cõi nước Phật]  

“Nhị  bách  nhất  thập  ức”  [hai  trăm  mười  ức] 

không phải là số tự. Nếu như muốn nói là số tự, thì 

cái số tự này không lớn. 

Trên  “Kinh  Di  Đà”  nói  với  chúng  ta,  thế  giới 

Cực Lạc cách ly thế giới Ta Bà chúng ta mười vạn ức 

cõi nước Phật. Mười vạn [100.000] ức mà so với 210 

ức thì cái số tự này quá nhỏ. Các vị phải nên biết số 

tự ở chỗ này là biểu pháp. Nếu như chúng ta lấy trên 

kinh  Hoa  Nghiêm  đã  nói,  trên  Đại  Trí  Độ  Luận”  đã 

nói,  thì  đây  là  đại  biểu  viên  mãn.  Trong  Phật  pháp 

dùng số tự đại biểu viên mãn, thường hay dùng số 7, 

7 là đại biểu viên mãn, cho nên trên “Kinh Di Đà” nói 

41 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





7  là  biểu  thị  viên  mãn,  còn  trên  kinh  Hoa  Nghiêm 

dùng 10 biểu thị viên mãn. Một đến mười là biểu thị 

viên mãn, nó không phải số tự. 

Ở bổn kinh phía trước chúng ta xem thấy, kinh 

văn bổn kinh tuy là không nhiều, giáo nghĩa của bổn 

kinh này viên mãn đầy đủ tất cả nghĩa lý. Cho nên ở 

trong kinh này, Đại thừa, Tiểu  thừa, Hiển giáo, Mật 

giáo, Tông môn, Giáo hạ, những giáo nghĩa này thảy 

đều  đầy  đủ.  Phía  trước  chúng  ta  đọc  đến   “Hiền  Hộ 

 đẳng thập lục chánh sĩ” , 16 đại biểu viên mãn. Trong 

Mật tông thường dùng 26 đại biểu viên mãn, 210 ức 

là 7 đại viên mãn, 3 lần 7 là 21, 210 ức chính là 21 

đại viên mãn, Mật tông cũng thường dùng 21 để đại 

biểu  viên  mãn.  Cho  nên  210  ức  cõi  nước  chư  Phật 

chính là phía trước Pháp Tạng đã mong cầu chư Phật 

vô lượng diệu sát, Phật không hề giảm bớt đi. 

Ngài yêu cầu là vô lượng cõi Phật, Phật chỉ nói 

cho  Ngài  210  ức,  vậy  chẳng  phải  là  cắt  bớt  đi  rất 

nhiều? Làm sao có thể đầy đủ được nguyện vọng của 

học trò? Từ xưa đến nay, lão sư dạy bảo học trò, quán 

sát căn cơ của học trò, trong căn tánh còn có một cái 

quan trọng xem thành ý của họ  “Một phần thành kính 

 được  một  phần  lợi  ích,  mười  phần  thành  kính  được 

 mười  phần  lợi  ích” .  Pháp  Tạng  hôm  nay  có  mười 

phần  thành  kính,  nên  nếu  như  Thế  Gian  Tự  Tại 

42 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Vương  chỉ  nói  cho  Ngài  nghe  210  ức  cõi  nước  chư 

Phật thì là có lỗi với Ngài, đây là nói nếu như 210 ức 

là số tự mà nói, vậy chỉ một phần thành kính, người 

ta mười phần thành kính, bạn chỉ nói một phần pháp 

thì  bạn làm sao xứng được với họ chứ. Nếu như  họ 

chỉ  có  một  phần  thành  kính,  Phật  nói  pháp  với  họ 

không thể nói hai phần. Vì sao vậy? Hai phần thì họ 

không thể dung nạp, họ chỉ có cái lượng như vậy. Thị 

hiện của Thế Tôn  tùy cơ ứng lượng, bạn cần đến bao 

nhiêu thì cho bạn bấy nhiêu, bạn có thể tiếp nhận bao 

nhiêu thì cho bạn bấy nhiêu. Cho nên 210 ức đây là 

đại biểu đại viên mãn, chính là ý nghĩa vô lượng phía 

trước đã nói. Phật đã nói cho Ngài những gì? Phật nói 

ra: 

Thứ  ba:  “Công  đức  nghiêm  tịnh,  quảng  đại  viên 

mãn chi tướng” [Công đức nghiêm tịnh, tướng trạng 

viên mãn rộng lớn]  

Nói  ra  “Công  đức  nghiêm  tịnh,  rộng  lớn,  viên 

mãn”  trong  tất  cả  cõi  nước  chư  Phật,  đây  là  nêu  ra 

bốn cái thí dụ làm một đại biểu. 

Một là  “Công đức” [Ðức Tướng].    

 “Công”  là công phu của bạn tu học. Công phu 

tu  học  của  bạn  lớn,  bạn  có  được  quả  báo  cũng  lớn, 

bạn công phu tu học sâu, bạn được quả báo cũng sâu. 

43 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Cho  nên  “Công  đức”,  cái  chữ   “Đức”   này  cùng  với 

chữ  “Đắc”  của  “Đắc  thất”  một  ý  nghĩa.  “Công”  là 

nhân,  “Đức”  là  quả  báo.  Cho  nên  công  đức  không 

giống với phước đức, chúng ta cần phải phân biệt cho 

rõ ràng. 

Thí dụ: Trì giới, trì giới có công thì là có định, 

định  chính  là  đức,  còn  trì  giới  nếu  không  có  công, 

bạn  không  thể  được  định,  thì  trì  giới  này  là  phước. 

Nghiêm  trì  cấm  giới  bạn  được  phước  báo  vì  bạn 

không thể có được thiền định, được thiền định thì trì 

giới  liền  có  công.  Cho  nên  giới  luật  có  giữ  được 

nghiêm hơn, nhưng không thể được  định, thì bạn trì 

giới không có công, không có công phu. 

 Tại vì sao không có công phu? 

Phiền não của bạn vẫn khởi hiện hành. Định có 

thể phục phiền não, có thể đoạn phiền não. Vậy tại vì 

sao trì giới không thể được định, không có công phu? 

Vì  phạm  phải  một  cái  lỗi  lầm  thật  to  lớn,  đó  là 

 “Thường thấy lỗi thế gian”  thì bạn trì giới sẽ không 

có công phu, không chỉ không có công phu, hơn nữa 

còn  có  phiền  não.  Tại  vì  sao  vậy?  Do  xem  thường 

người  khác,  chính  mình  cho  rằng  chính  mình  giới 

hạnh  rất  cao  siêu,  người  tu  hành  thông  thường  đều 

không bằng, đều không thể so sánh. Đó là tăng thêm 

cống cao ngã mạn. Nếu như cách tu hành kiểu này thì 

44 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



quả báo sẽ không tốt, vì sao? Thọ báo trong A Tu La, 

A Tu La có phước báo, nhưng cống cao ngã mạn, cho 

nên quả báo ở trong đường A Tu La. Có lẽ bạn cảm 

thấy A Tu La cũng không tệ, Oh! Chưa chắc, bạn đi 

đọc Kinh Lăng Nghiêm sẽ thấy, Tu  La còn có nhân 

gian  Tu  La,  có  ngạ  quỷ  Tu  La,  có  súc  sanh  Tu  La, 

bạn đến cõi nào để làm A Tu La? Không nhất định là 

cõi trời, bạn phải có phước phần của cõi trời, bạn mới 

có  thể  lên  được  trời  A  Tu  La,  nếu  như  không  có 

phước đức của cõi trời, A Tu La của bạn không ở cõi 

trời. 

Những  cái  nhân  nhân  quả  quả  này,  chúng  ta 

phải  làm  cho  thật  rõ  ràng,  thật  tường  tận,  một  chút 

cũng  không  thể  sai  biệt.  Công  đức  cùng  phước  đức 

không như nhau, người thế gian thí tài, thí pháp, đều 

là  phước.  Pháp  sư  ở  trên  giảng  đài  giảng  kinh  nói 

pháp là pháp bố thí, cũng là phước báo, cũng là làm 

phước  đức,  không  phải  là  công  đức.  Làm  thế  nào 

giảng kinh  nói  pháp đem phước đức liền biến  thành 

công  đức?  Người  xưa  nói  với  chúng  ta   “Tùy  văn 

 nhập  quán”  4,  được  như  vậy  thì  bạn  giảng  kinh  nói 

pháp chính là công đức, liền siêu quá phước đức. Bạn 

giảng  đến  kinh  văn  này  thì  cái  tâm  của  chính  mình 

liền vào được cảnh giới này, còn nếu như không thể 

vào  được  cảnh  giới  của  kinh  văn  thì  thảy  đều  là 

phước đức, đời sau được thông minh trí tuệ, bạn được 

45 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





cái quả báo này. 

Cho  nên  trì  giới  có  công,  được  định  chính  là 

đức, tu định có công khai huệ chính là đức. Khai trí 

tuệ, cho nên bạn liền biết được công là nhân, đức là 

quả. 

Hai là  “Nghiêm tịnh” .  

 “Nghiêm”:  

Chỉ có công đức mới là chân thật trang nghiêm. 

Vì sao vậy? Trong công đức có đức hạnh, có trí tuệ. 

Giới định là đức hạnh, từ định khai huệ, đó là trí tuệ 

chân thật. Đức hạnh trí tuệ mới là trang nghiêm chân 

thật. 

 “Tịnh”:  

Là  thanh  tịnh,  nếu  như  không  phải  từ  Giới-

Định-Huệ mà thành tựu thì làm gì được thanh tịnh. 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc là Tịnh Độ, Tịnh 

Độ từ do đâu mà có? Tịnh Độ từ tâm thanh tịnh mà 

có,  tâm  tịnh  thì  cõi  Phật  tịnh.  Chúng  ta  ở  trong  lúc 

giảng giải đã từng nói qua với các vị nhiều lần, người 

đến trung niên về sau đều cảm thấy sức khỏe là quan 

trọng, đều yêu tiếc thân thể của chính mình, thương 

tiếc  thân  mạng  của  chính  mình.  Làm  sao  có  thể  giữ 

46 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



gìn?  Tâm  thanh  tịnh  là  quan  trọng,  tâm  thanh  tịnh, 

thân liền thanh tịnh, liền được khỏe mạnh sống lâu. 

Có  lẽ  có  đồng  tu  từng  nghe  người  ta  nói,  thọ 

mạng  của  người  là  nhất  định,  trường  thọ  là  trong 

mạng  họ  đã  chú  định  được  trường  thọ,  trong  mạng 

không có được tuổi thọ dài đến như vậy, cũng không 

cách gì kéo dài. 

Nhưng người hiện tại nói y dược phát triển, rất 

nhiều người tuổi thọ dài hơn so với một thế kỷ trước. 

Lời  nói  này  chúng  ta  nghe  qua  cảm  thọ  không  như 

nhau, nếu như chân thật những y dược này có thể trị 

liệu bảo dưỡng, có thể kéo dài được tuổi thọ, thì định 

luật nhân quả đã bị đánh đổ rồi chăng? Làm gì có loại 

đạo  lý  này?  Người  chân  thật  hiểu  rõ  chân  tướng  sự 

thật họ sẽ không đồng ý cách nói này, có thể nói giữ 

cho giảm ít bệnh tật, hoặc là làm  cho tật  bệnh giảm 

nhẹ,  nhưng  quyết  định  không  thể  kéo  dài  được  tuổi 

thọ, không thể nào có việc này. Hơn nữa ở trong Phật 

pháp nói bệnh đau có 3 loại5. 

Cho  nên  rất  nhiều  loại  bảo  khang,  chỉ  có  thể 

làm cho thân thể khỏe mạnh, chỉ có thể giữ được loại 

bệnh này (thân bệnh). 

Còn  bệnh  oan  nghiệp  thì  không  thể  giữ.  Như 

trong  “Từ Bi Tam Muội Thủy Sám” , quốc sư Ngộ Đạt 

47 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





bị  ghẻ  mặt  người,  vậy  thì  thuốc  vô  hiệu,  bất  cứ  thứ 

thuốc nào ở thế gian này đều không hiệu quả đối với 

nó. Khi oan gia trái chủ đến tìm bạn, đó không phải là 

bệnh sinh lý, bệnh oan nghiệp. Hiện tại ở trong xã hội 

này, ở trong nước, ở ngoài nước, chúng ta xem thấy 

rất nhiều nơi có người nói là có một số thứ gì đó nhập 

vào thân, làm thân thể ý thức của họ đều không thể tự 

chủ,  nghe  người  khác  xếp  đặt.  Đó  là  gì  vậy?  Oan 

nghiệp nhập thân. Dược liệu có tiến bộ hơn, bác sĩ có 

giỏi  hơn,  cũng  không  có  cách  gì  trị  hết.  Điều  này 

chứng minh năng lực của dược liệu rất có hạn, đây là 

bệnh không thể trị hết. 

Ngoài  ra  còn  có  một  loại  là  bệnh  nghiệp 

chướng,  thì  càng  đáng  lo.  Bệnh  oan  nghiệp  vẫn  có 

phương  pháp  hóa  giải,  gặp  phải  thứ  này,  chúng  ta 

tụng kinh bái sám, niệm Phật hồi hướng cho họ, nếu 

họ chịu tiếp nhận, họ liền rời khỏi, bệnh của bạn liền 

khỏi. Cho nên đối với bệnh oan nghiệp, bạn phải chân 

thật  thành  tâm  thành  ý  mà  làm,  có  lúc  rất  có  hiệu 

nghiệm,  đại  đa  số  đều  có  thể  tiếp  nhận,  đều  có  thể 

hóa  giải.  Nhưng  loại  thứ  ba  gọi  là  bệnh  nghiệp 

chướng,  là  chính  mình  hoặc  là  quá  khứ  hoặc  là  đời 

này, tạo tội  nghiệp  cực trọng, đó là chiêu  cảm bệnh 

đau. Đã không phải là oan quỷ đến tìm bạn, lại không 

phải  là bệnh ở trên thân, cái  bệnh đó thì  rất khó trị. 

Ba loại bệnh trạng này, chúng ta tùy thời tùy lúc đều 

48 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



có thể gặp phải, đều có thể gặp được. Đối với bệnh 

nghiệp  chướng  chỉ  có  một  phương  pháp  có  thể  trị 

liệu, chân thành sám hối, triệt để sám hối, thì được, 

đây là sám trừ nghiệp chướng. 

Cho nên các vị nhất định phải nên biết, tất cả trị 

liệu của thế gian (người Trung Quốc chúng ta thường 

hay mê tín tẩm bổ) công hiệu rất là có hạn, chỉ có tâm 

thanh  tịnh  là  đệ  nhất.  Người  tâm  thanh  tịnh,  người 

tâm chân thành, người tâm từ bi, oan gia trái chủ xem 

thấy cũng không dám tùy ý đến hãm hại bạn. Vì sao 

vậy?  Bạn  có  thần  hộ  pháp  bảo  hộ,  có  những  thiện 

thần đến giúp đỡ bạn, họ không thể đến gần. Nếu như 

tâm của bạn không thanh tịnh, bạn còn có ý niệm tự 

tư tự lợi, còn có ý niệm “Tham - Sân - Si - Mạn”, vậy 

thì phiền phức này sẽ rất lớn, oan gia trái chủ của bạn 

liền có được thuận tiện, có dịp để báo thù, bạn không 

có thiện thần bảo hộ, không có thần hộ pháp giúp đỡ. 

Chúng  ta  xem  thấy  ở  trong   “Từ  Bi  Tam  Muội 

 Thủy  Sám” ,  oan  gia  trái  chủ  của  quốc  sư  Ngộ  Đạt 

không  phải  là  một  đời,  đều  là  đời  trước,  tại  vì  sao 

không thể báo thù Ngài? Đến đời thứ hai là Ngài xuất 

gia, đời thứ ba cũng xuất gia, đến lần này gặp được là 

đời thứ mười, đời thứ mười Ngài cũng xuất gia, Ngài 

có tu trì, có thần hộ pháp bảo hộ, oan gia này không 

thể đến gần. Nhưng đến khi đời thứ mười, Ngài làm 

quốc sư, các vị phải nên biết, đại đức trong nhà Phật, 

49 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





địa vị cao đến như vậy quyết không phải là thành tựu 

của một đời, tu học của một đời không đến được cái 

vị  trí  này,  quốc  sư  Ngộ  Đạt  mười  đời  là  cao  tăng, 

khiến chúng ta nghĩ đến thời xưa, những vị đại thiện 

tri  thức  này  được  quốc  vương  đại  thần  tôn  kính, 

không phải là tu hành của một đời, mà là thành quả 

của  nhiều  đời  nhiều  kiếp  tu  hành.  Ông  là  thầy  của 

hoàng đế, ai mà không tôn kính ông. Hoàng đế cúng 

dường cho ông một cái bảo tòa trầm hương, sau khi 

ông tiếp nhận rồi, liền sanh ra cái tâm ưa thích, một ý 

niệm ngạo mạn, cảm thấy người xuất gia trong thiên 

hạ  đều  không bằng  được  mình.  Cái  ý niệm  này  vừa 

mới  sanh,  thần  hộ  pháp  liền  đi  mất,  ông  không  còn 

đức hạnh thoái chuyển rồi, đều bỏ đi hết, oan gia trái 

chủ tìm đến thân gần như lấy đi cái mạng. 

Cho  nên  đức  hạnh  không  thể  kém  khuyết  đi 

chút nào, một ý niệm sai, thì đáng ngại rồi, còn nếu 

như  mỗi  niệm  đều  sai,  nhất  định  đọa  lạc,  đi  vào  ba 

đường  ác.  Chúng  ta  đọc  qua  những  điển  tích  này, 

phải  biết  đề  cao  cảnh  giác,  những  người  đó  đều  là 

tấm  gương  cho  chúng  ta,  chúng  ta  phải  học  theo 

gương tốt, những người này thị hiện ra rất nhiều lỗi 

lầm,  chúng  ta  phải  nỗ  lực  phản  tỉnh,  quyết  định 

không  thể  phạm.  Mười  đời  là  cao  tăng  khởi  lên  ý 

niệm  ác,  lập  tức  liền  rước  lấy  phiền  phức  đến  như 

vậy. 

50 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chúng ta là phàm phu, chúng ta khởi tâm động 

niệm tạo nghiệp, tương lai sẽ ra sao chứ?  “Phát khởi 

 Bồ  Tát  chí  Nhạo  Kinh”   bạn  phải  thường  đọc.  Trên 

kinh Thế Tôn đại từ đại bi, nói ra tâm bệnh của người 

xuất  gia  thời  mạt  pháp.  Chúng  ta  mỗi  niệm  thường 

hay phải xem xem chính mình có phạm hay không? 

Nếu như trong chính mình còn phạm phải rất nhiều, 

còn phạm rất nặng, thì chính mình phải nên biết tiền 

đồ của chính ta quyết định là A Tỳ Địa ngục. Không 

nên cho rằng niệm Phật thì có thể vãng sanh, không 

dễ dàng như vậy. 

Thế giới Cực Lạc là   “Chư thượng thiện nhân, 

 câu  hội  nhất  xứ” .  Tâm  địa  bất  thiện,  người xưa  nói 

niệm Phật niệm đến  “Gió thổi không lọt, mưa không 

 thấm ướt” , bạn cũng không thể vãng sanh. Cho nên 

niệm  Phật  chân  thật  vãng  sanh,  niệm  đến  thế  nào? 

Niệm  đến  tâm  thanh  tịnh.  Chỗ  này  ngay  trong  lúc 

giảng  giải  cũng  thường  hay  nhắc  nhở  các  đồng  tu, 

niệm Phật phải niệm hết đi phiền não, phải niệm hết 

đi tập khí, sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần, cái 

tâm  này  vừa  động,  thì  liền  một  câu  A  Di  Đà  Phật, 

đem  cái  ý  niệm  đó  đè  xuống.  Đây  gọi  là  công  phu. 

Còn  một  mặt  niệm  Phật,  một  mặt  khởi  vọng  tưởng, 

vậy  thì  có  ích  gì  chứ?  Đó  chính  là  người  xưa  nói: 

 “Miệng niệm Di Đà tâm tán loạn, đau mồm rát họng 

 chỉ uổng công” . 

51 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Cho  nên  trên  “Kinh  Di  Đà”  nói  rất  hay,  mục 

đích  của  niệm  Phật   “Nhất  tâm  bất  loạn”.   Mục  đích 

của  niệm  Phật  là  phải  niệm  đến  nhất  tâm  bất  loạn, 

nhất  tâm  bất  loạn  chính  là  tâm  thanh  tịnh  hiện  tiền; 

sau  đó  mới  chân  thật  hiểu  được  điều  người  xưa 

thường  nói   “Tâm  tịnh  thời  cõi  nước  tịnh”.   Đây  là 

điều kiện quyết định được sanh Tịnh Độ. 

Tâm  địa  thanh  tịnh,  lời  trong  tông  môn  nói: 

 “Ngoài không dính mắc, trong không động tâm” , tâm 

liền  thanh  tịnh.  Những  thứ  năm  dục  sáu  trần  bên 

ngoài đang mê hoặc chúng ta, chúng ta có chút tham 

đắm thì hỏng rồi, cho nên ý niệm đó vừa khởi thì “A 

Di Đà Phật”, lập tức đổi ngay cái ý niệm đó. Người 

xưa đã nói:  “Không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm” , 

đề khởi một câu A Di Đà Phật là giác, phải giác được 

nhanh,  không  nên  để  cho  ý  niệm  này  tiếp  nối,  cách 

niệm Phật là niệm như thế này, công phu niệm Phật 

là  từ  chỗ  này  mà  luận;  Trong  không  động  tâm,  bên 

trong không có vọng tưởng, không có phiền não, bên 

trong phiền não khởi, vọng tưởng khởi lên, thì “A Di 

Đà Phật”, đem nó đè xuống, công phu ở chính ngay 

chỗ  này.  Bên  ngoài  không  dính  mắc,  trong  không 

động tâm, niệm Phật như vậy thì đúng pháp, như lý 

như pháp, niệm Phật như vậy thì có công đức. Niệm 

Phật là công, hàng phục phiền não là đức, không chỉ 

không bị mê hoặc tất cả pháp thế gian, xuất thế gian 

52 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



pháp cũng không bị mê hoặc, một câu A Di Đà Phật 

niệm  đến  cùng.  Ở  cái  thế  gian  này  tất  cả  tùy  duyên 

mà  không  phan  duyên,  tùy  duyên  thì  tự  tại,  đây  là 

hạnh phúc chân thật. 

“Tịnh”  cái  chữ  này,  chúng  ta  phải  xem  trọng 

nó, đặc biệt xem trọng nó. 

 Ba  là  “Quảng  đại  viên  mãn  chi  tướng” [Viên  mãn 

rộng lớn]. 

 “Quảng  đại,  viên  mãn”   là  cực  kỳ  hình  dung. 

Hình  dung  cái  gì?  Hình  dung  công  đức  quảng  đại 

viên mãn, nghiêm tịnh quảng đại viên mãn. 

Phật đem mười phương vô lượng vô biên trong 

cõi  nước  chư  Phật,  tất  cả  cái  tướng  lý  sự  nhân  quả 

công  đức  nghiêm  tịnh,  trước  tiên  giới  thiệu  cho  Bồ 

Tát  Pháp  Tạng,  nói  rõ  với  Ngài,  không  chỉ  nói  với 

Ngài, phía trước Pháp Tạng còn yêu cầu quảng diễn. 

Cho nên phía sau nói: 

Thứ  tư:  “Ứng  kỳ  tâm  nguyện,  tất  hiện  dữ  chi” 

[Ứng theo tâm nguyện ông ta đều hiện cho thấy]  

Phật nói đến cõi nước của vị Phật nào, liền đem 

hiện  tượng  của  cõi  nước  Phật  đó,  trình  hiện  ở  ngay 

trước  mặt  Ngài.  Như  hiện  tại  chúng  ta  xem  truyền 

53 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





hình vậy, mọi hình sắc của thế giới này, làm cho bạn 

thấy rõ ràng, không chỉ giảng cho bạn, cũng là từng 

cái từng cái hiện ra cho bạn xem, “Tất hiện dữ chi”. 

Mười  phương thế giới  vô lượng vô biên, đây không 

phải là thời gian ngắn mà có thể phân biệt được. Phía 

sau nói: 

Thứ năm: “Thuyết thị pháp thời kinh thiên ức tuế” 

[Lúc nói pháp ấy trải qua một ngàn ức năm] 

 “Nhất tuế”  là một năm, bạn xem thấy Tỳ Kheo 

Pháp Tạng cầu học ở Thế Gian Tự Tại Vương Phật, 

bao nhiêu thời gian  vậy?  “Thiên ức tuế”.  Chúng ta ở 

nơi đây học được hai năm ba năm, ây da! Thời gian 

dài  đến  như  vậy.  Người  ta  ở  nơi  đó  học  là  ngàn  ức 

năm,  thời  gian  dài  đến  như  vậy,  đương  nhiên  Ngài 

thọ mạng dài. Phía trước đã nói qua, Thế Gian Tự Tại 

Vương trụ thế, giảng kinh nói pháp 42 kiếp. Thích Ca 

Mâu Ni Phật chúng ta năm xưa ở đời, giảng kinh nói 

pháp  49  năm,  chúng  sanh  cái  thế  gian  này  nghiệp 

chướng  sâu  nặng,  thọ  mạng  ngắn  ngủi,  sống  ở  thế 

gian này, nhất định phải chịu Sanh - Lão - Bệnh - Tử 

khổ,  nghiệp  báo.  Cho  nên  chúng  ta  từ  xem  thấy  từ 

tình hình xã hội đó của Thế Gian Tự Tại Vương, thọ 

mạng của Ngài rất dài, Ngài giảng kinh nói pháp 42 

kiếp, vậy Ngài trụ thế nhất định sẽ dài hơn như thế. 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  của  chúng  ta  giảng  kinh  nói 

54 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



pháp  49  năm,  thọ  mạng  của  Phật  thế  thọ  79  tuổi, 

người Trung Quốc chúng ta nói 80 tuổi, 80 tuổi là nói 

tuổi  mụ,  Phật  là  79  tuổi  nhập  diệt.  Nếu  như  chiếu 

theo cái thí dụ này mà nói, khi thêm vào một lần nữa, 

vào  lúc  đó  thọ  mạng  của  người,  tổng  cộng  khoảng 

70-80 mươi kiếp, cho nên thời gian ngàn ức năm. Ở 

nơi họ mà nói cũng không xem là thời gian ngắn, có 

thời gian dài đến như vậy mới có thể đem cái tướng 

 “Quảng đại viên mãn công đức nghiệm tịnh cõi nước 

 chư Phật”  mới nói với Ngài rõ ràng, mới thị hiện rõ 

ràng cho Ngài. Còn không có thời gian dài  đến như 

vậy thì làm sao được. Đây cũng là nói với chúng ta, 

tu hành nhất định là nhiều kiếp, tuyệt đối không phải 

thời ngắn thì có thể thành tựu. 

Hiện  tại  còn  có  người  nói  “Bổn  nguyện  niệm 

Phật” gì đó, đợi đến khi lâm chung, niệm một câu A 

Di Đà Phật liền có thể vãng sanh. Vậy thì thật là khó 

được, quá thù thắng. Bình thường có thể nghĩ tưởng 

xằng bậy, đến khi lâm chung một niệm thì được rồi, 

đây  là  đặc  biệt  sai  lầm.  A  Di  Đà  Phật  cầu  học  còn 

phải dùng thời gian một ngàn kiếp để nghe kinh nghe 

pháp, còn bạn thì không cần nghe bất cứ thứ gì, khi 

đến lúc lâm chung một câu A Di Đà Phật thì có thể 

làm Phật, làm gì có việc dễ dàng đến như vậy? Vạn 

nhất không nên hiểu sai đi “Kinh Vô Lượng Thọ”. 

Tốt rồi, hôm nay chỉ giảng đến đây thôi. 

55 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





A DI ĐÀ PHẬT! 


****** 

 





















56 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 





(VCD 093) 

 

CHÁNH  KINH:  “Nhĩ  thời  Pháp  Tạng  văn  Phật  sở 

thuyết,  giai  tất  đổ  kiến,  khởi  phát  vô  thượng  thù 

thắng chi nguyện.” 

 [Dịch nghĩa: Lúc bấy giờ, Pháp Tạng nghe lời Phật 

 dạy thảy đều thấy rõ, khởi phát nguyện thù thắng vô 

 thượng.] 

Ở  phía  trước  chúng  ta  xem  thấy,  những  sự 

tướng cần học ở nhân địa, A Di Đà Phật đều là muốn 

dạy bảo chúng ta phải học tập. Phật Bồ Tát chính là 

làm ra tấm gương cho chúng ta xem: Cầu học, thì cái 

thứ  nhất  bạn  phải  có  lòng  tin  đối  với  lão  sư,  học 

nghiệp đạo nghiệp của chính chúng ta có thể có thành 

tựu hay không, then chốt chính ngay chỗ này. 

Cho  nên  pháp  sư  Ấn  Quang  Ngài  mới  nói: 

 “Một phần thành kính, được một phần lợi ích, mười 

 phần  thành  kính  thì  được  mười  phần  lợi  ích” ,  đây 

chính là người xưa Trung Quốc thường nói   “Tôn sư 

 trọng đạo” . Kỳ thật người làm lão sư, họ cũng không 

mong cầu học trò tôn trọng đối với họ, nếu lão sư có 

cái ý niệm này, nếu có giữ cái tâm này, vậy thì không 

phải là lão sư tốt. Nhưng chúng ta cung kính đối với 

lão  sư, chính là cung kính đối với đạo nghiệp, cung 

57 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





kính đối với cái chính mình đã tu, đã học. Còn lão sư 

khi  dạy  học  luôn  luôn  là  lấy  cái  này  để  làm  tiêu 

chuẩn, học trò này có một phần thành kính thì dạy họ 

một phần, có hai phần tâm thành kính thì dạy họ hai 

phần. Còn nếu có mười phần tâm thành kính, mà lão 

sư lại chỉ dạy cho họ chín phần, thì có lỗi với học trò 

này. Cũng vậy họ chỉ có một phần tâm tôn kính, lão 

sư lại dạy họ hai phần, thì quá nhiều rồi. Vì sao vậy? 

Một  phần  dư  ra  không  thể  dung  nạp  vào  được,  cái 

tâm lượng của họ quá nhỏ. Giống như chúng ta khát 

nước, hỏi người ta xin nước, chúng ta cầm một cái ly 

nhỏ, người ta cho nước vào đầy rồi, thì được rồi, nếu 

thêm nhiều vào thì tràn đổ ra ngoài, nếu khi họ cầm 

một cái ly to đến, bạn chỉ cho họ có một nửa, thì bạn 

làm sao xứng được với họ? 

Chúng  ta  cầu  học,  cầu  đạo,  thì  cái  lượng  này 

[đo lường] thế nào? Tâm thành kính, đây là then chốt 

thành bại của chúng ta chính ngay chỗ này. Chúng ta 

ở chỗ này xem thấy Pháp Tạng cùng Thế Gian Tự Tại 

Vương  Phật,  hai  bậc  thầy  trò  này,  học  trò  có  tâm 

thành kính viên mãn, cho nên lão sư dạy bảo đối với 

Ngài  viên  mãn.  Trên  kinh  nói,  lão  sư biết  được  học 

trò này  “ Kỳ cao minh”, “Chí nguyện thâm quảng”.  

Đây là đầy đủ thành kính viên mãn, cho nên mới nói 

với  Ngài  đại  pháp  viên  mãn,  tuyên  thuyết  210  ức 

tướng quảng đại viên mãn công đức nghiêm tịnh cõi 

nước chư Phật. Không chỉ nói cho Ngài nghe, mà còn 

đem mười phương tất cả cõi nước chư Phật triển hiện 

58 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ở ngay trước mặt Ngài, để Ngài chính mình xem, để 

Ngài chính mình chọn lựa. Những chỗ này chúng ta 

cần phải học tập, chúng ta phải tường tận. 

Chúng ta xem tiếp, nghĩ tưởng đến Thế Tôn ở 

trong “Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh” đã thị hiện, 

phu  nhân  Vi  Đề  Hi  gặp  phải  biến  cố  của  quốc  gia, 

gặp phải đại nạn, không còn muốn ở cái thế gian này 

nữa, mong cầu Tịnh Độ chư Phật, cầu Thích Ca Mâu 

Ni Phật chỉ điểm cho bà. Thế Tôn rất là từ bi, cũng 

rất là cao minh, đem Tịnh Độ chư Phật mười phương, 

cũng  là  thị  hiện  ở  ngay  trước  mặt  bà,  bảo  bà  chính 

mình  chọn  lựa.  Phu  nhân  Vi  Đề  Hi  chọn  lựa  được 

Tây Phương thế giới Cực Lạc của A Di Đà Phật. Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc không phải là do Thích Ca 

Mâu Ni Phật giới thiệu cho bà, không phải khuyên bà 

đi,  mà  mười  phương  thế  giới  chư  Phật  bày  ra  ngay 

trước mắt bà, bà chính mình chọn lấy. Bà ưa thích đi 

đến nơi nào? Vậy thì  các vị  nghĩ xem, phu nhân Vi 

Đề  Hi  cũng  không  phải  là  người  thông  thường,  nếu 

bạn hỏi bà tại vì sao muốn chọn lấy thế giới Cực Lạc 

của A Di Đà Phật, mà không chọn lấy các cõi nước 

chư  Phật  khác?  Ngạn  ngữ  thường  nói:   “Đừng  sợ 

 không  biết  hàng,  chỉ  sợ  hàng  đụng  hàng” ,  mười 

phương cõi nước chư Phật bày ra ngay trước mặt, bạn 

có thể so sánh mà. Thế giới Cực Lạc tốt, có rất nhiều 

người  hoài  nghi,  tại  vì  sao  phải  đi  đến  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc? Bạn hoài nghi cũng không tệ, nhà 

Phật  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  mỗi  môn  đều 

59 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





thông đại  đạo, bạn ưa thích  tu pháp môn nào, thì tu 

pháp môn đó, Phật tuyệt đối không miễn cưỡng một 

người  nào,  một  người  Phật  cũng  đều  không  miễn 

cưỡng. Vậy chúng ta có tư cách gì miễn cưỡng người 

chứ?  Đây  là  lời  của  đại  sư  Thiện  Đạo   “Duyên  ngộ 

 của mỗi người khác nhau” , cho nên thuận lợi mà họ 

có được cũng sẽ không như nhau, có duyên phận gặp 

được pháp môn này, không phải là việc dễ dàng. Phật 

ở  ngay  trong  kinh  này  nói  ra  được  rất  rõ  ràng,  rất 

tường  tận,  gặp  được  cái  duyên  phận  này  nhất  định 

phải trân trọng. 

Thế  nhưng  các  vị  phải  nên  biết,  ngay  trong 

pháp môn pháp môn thù thắng nhất, làm gì mà không 

bị ma chướng chứ? Đạo tràng này của chúng ta cũng 

không  ngoại  lệ,  giảng đường  của  chúng  ta  có  người 

phá  hoại,  Niệm  Phật  Đường  của  chúng  ta  cũng  có 

người phá hoại. Tôi không đến, nhưng tôi rõ ràng, tôi 

tường tận, vì sao vậy? Nếu như không có người phá 

hoại, mọi người đều rất hoan hỉ, chúng sanh thế giới 

này  không  có  tai  nạn.  Xã  hội  làm  sao  mà  loạn  đến 

như  vậy?  Không  thể  nào,  ai  đến  phá  hoại?  Ma  đến 

phá hoại, ma đến nhiễu loạn. Nên có câu là  “Đạo cao 

 một  thước,  ma  cao  một  trượng”.  Thế  xuất  thế  gian 

pháp  nếu  bạn  muốn  làm  một  việc  tốt,  đố  kỵ  bạn, 

chướng  ngại  bạn,  phá  hoại  bạn,  thì  quá  nhiều  quá 

nhiều.  Đây  là  hiện  tượng  rất  bình  thường.  Nếu  như 

bạn  làm  một  việc  tốt  rất  thuận  lợi,  không  có  người 

phá hoại, thì đó mới là không bình thường, chúng ta 

60 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chưa thấy qua, từ xưa đến nay chưa thấy qua. 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  năm  xưa  ở  đời,  bên 

ngoài  có  lục  sư  ngoại  đạo,  trong  có  “Lục  Quần  Tỳ 

Kheo”6, trong ngoài nhiễu loạn. Thế Tôn ở đời còn là 

như vậy huống hồ thời kỳ mạt pháp? Vấn đề là chúng 

ta  chính  mình  phải  làm  được  chánh,  chúng  ta  chính 

mình có thành tựu. Người khác có nói thế nào, có làm 

thế nào, là việc của họ, nhất là ở xã hội hiện tại này, 

dân chủ tự do mở cửa, chỉ cần họ không phạm pháp 

luật của quốc gia, không có ai có quyền can thiệp họ. 

Cho nên ở hiện tại chúng ta học giáo, chúng ta niệm 

Phật, quản tốt chính mình, thì đúng rồi. Còn sự việc 

của người khác, nếu có duyên thì giúp đỡ họ, không 

có duyên chờ đợi cơ hội lần sau. Lần sau không nhất 

định  là  một  đời  này,  có  lẽ  là  đời  sau,  cũng  có  lẽ  là 

nhiều  đời  nhiều  kiếp  về  sau.  Không  nên  lo  lắng  vội 

vàng cho rằng ngay đời này thì phải cho họ có thành 

tựu, chư Phật Như Lai cũng không làm được, bạn có 

bản lĩnh lớn đến như vậy không? 

Cho nên xem thấy loại tình hình này, chúng ta 

liền  hiểu  rõ,  đây  là  chư  Phật  Như  Lai  đang  huấn 

luyện  lòng  nhẫn  nại  của  chúng  ta,  huấn  luyện  định 

huệ của chúng ta. Phật Bồ Tát luôn luôn đem mọi thứ 

triển  hiện  ngay  trước  mắt  bạn,  để  bạn  chính  mình 

chọn lựa, cái cách này tốt. 

Tôi  cũng  không  phải  là  vừa  mở  đầu  liền  ưa 

61 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





thích đối với pháp môn Tịnh Độ. Lão sư Lý năm xưa 

khuyên tôi, ông chân thật là có phương tiện khéo léo, 

tôi  theo  ông  mười  năm,  số  lần  khuyên  bảo  tôi,  tôi 

cũng không nhớ rõ ràng là bao nhiêu, thế nhưng  tôi 

chỉ  là  không  phản  đối  mà  thôi,  nhưng  không  tiếp 

nhận. Người khuyên tôi, [nhưng tôi cho rằng] ông ưa 

thích  pháp  môn  đó,  còn  tôi  thì  ưa  thích  pháp  môn 

khác đó mà, nhất là trên “Kinh Bát Nhã” nói được rất 

rõ ràng đến như vậy, pháp môn bình đẳng, không có 

khác biệt, vậy nên bạn tu pháp môn đó rất tốt, tôi tu 

pháp  môn  này  cũng  không  sai,  hà  tất  phải  giống 

nhau? 

Về sau vì sao tôi phải chọn lựa pháp môn Tịnh 

độ này chứ? Chân thật là nhờ vào 17 năm trước giảng 

“Kinh Hoa Nghiêm”, tôi ở trên “Kinh Hoa Nghiêm” 

làm  một  cái  so  sánh,  pháp  môn  Tịnh  Độ  không  tệ, 

đích thực là thù thắng. Cho nên người xưa nói “Hoa 

Nghiêm”  “Pháp  Hoa”,  chỉ  là  dẫn  đạo  “Kinh  Vô 

Lượng Thọ” mà thôi. Lời nói này tôi tán thành, vì sao 

vậy? Vì tôi là đi  vào từ con đường này, tôi  là “Hoa 

Nghiêm” “Pháp Hoa”, đem tôi dẫn đến Tịnh Độ. Làm 

thế nào dẫn đến Tịnh Độ? Tôi xem thấy ở trên kinh 

Hoa  Nghiêm,  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  đều  cầu  sanh  thế 

giới Cực Lạc. Đây không phải là người thông thường, 

thế giới Hoa Tạng hai trợ thủ của Tỳ Lô Giá Na Phật, 

chúng  ta  gọi  “Hoa  Nghiêm  Tam  Thánh”,  hai  người 

này đều là cổ Phật tái lai, thị hiện làm Bồ Tát Đẳng 

Giác.  Họ  ở  trong  vô  lượng  pháp  môn  chọn  ra  Tây 

62 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phương Tịnh Độ, cho nên tôi sâu sắc tin tưởng, đó là 

sự chọn lựa trí  tuệ cao độ. Chúng ta không có năng 

lực này, về sau lại đọc đến Thiện Tài Đồng Tử  53 lần 

tham học, Thiện Tài Đồng Tử cũng là chọn lấy pháp 

môn  này,  một  đời  thành  tựu,  viên  mãn  thành  Phật, 

không hề đợi đến đời thứ hai. 

Tôi là xem thấy những sự tướng này mới hoát 

nhiên đại ngộ, biết được cái gì? Biết được nếu căn cứ 

vào  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của  chính 

mình thì không thể thành tựu, vẫn là phải y theo giáo 

huấn của Phật đà, chúng ta mới có một đường đi. Thế 

là nghĩ đến trong “Di Giáo Ba Kinh” đã nói, trước khi 

bạn chưa chứng được A La Hán, không nên tin vào ý 

của chính mình, phải nương vào giáo huấn của Phật, 

sau khi chứng được A La Hán, bạn có thể tin vào ý 

của  chính  mình.  Vì  sao  vậy?  Bạn  đã  thành  được 

chánh  giác,  bạn  không  mê,  có  thể  tin  được  chính 

mình. Trước khi chưa chứng được A La Hán nếu tin 

tưởng chính mình, đó đều là làm những việc luân hồi. 

Vì sao vậy? Bạn là tâm luân hồi, tin tưởng tâm luân 

hồi tạo nghiệp, vậy không luân hồi thì là gì? Những 

đạo  lý  chân  tướng  sự  thật  này,  chúng  ta  không  thể 

không rõ ràng, không thể không tường tận. 

Sau  đó  ở  ngay  trong  đại  thời  đại  này,  trên 

“Kinh  Lăng  Nghiêm”  nói  rất  hay   “Tà  sư  nói  pháp 


 như cát sông Hằng” . Chúng ta ở trong hoàn cảnh này 

mới  có  thể  đứng  vững  chân  được,  mới  có  hy  vọng 

63 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





một  đời  thành  tựu.  Vừa  khởi  lên  một  vọng  tưởng, 

phiền  phức  liền  to  lớn,  chỉ  cần  bạn  có  một  vọng 

tưởng, ma xem thấy, ma làm tăng thượng duyên cho 

bạn,  đến  giúp  cho  bạn  một  tay,  sẽ  làm  cho  vọng 

tưởng của bạn thêm lớn đến 7 phần, 8 phần, 9 phần, 

10 phần, bạn chính mình không hề biết, ma giúp cho 

bạn đọa lạc, giúp cho bạn đọa ba đường ác. Bạn còn 

sẽ rất ưa thích ma, còn sẽ rất cảm tạ ma. Ma không có 

gì  khác  hơn,  phương  pháp  hấp  dẫn  người  chính  là 

danh  vọng,  lợi  dưỡng,  năm  dục,  sáu  trần,  giúp  cho 

bạn tăng thêm “Tham - Sân - Si - Mạn”. 

Phật  Bồ  Tát  thì  hoàn  toàn  trái  ngược  với  đây, 

Phật Bồ Tát muốn gia trì bạn, làm cho bạn thêm lớn 

định huệ, tăng thêm Giới-Định-Huệ của bạn, diệt trừ 

tham  sân  si,  đó  là  Phật  pháp,  đó  là  Phật  lực  gia  trì. 

Cái gì là Phật gia trì, cái gì là ma gia trì, chính mình 

phải rõ ràng tường tận, thông suốt thấu đáo. Chúng ta 

khởi  tâm  động  niệm  là  tương  ưng  với  Phật,  hay  là 

tương ưng với ma? Ở vào thời đại hiện tại này, không 

thể không có tâm cảnh giác, không thể không tường 

tận. Đoạn kinh văn này hôm nay: 

Thứ nhất: “Nhĩ thời” [Lúc bấy giờ]  

Chính là ngay khi Thế Gian Tự Tại Vương Phật 

vì Ngài giảng kinh nói pháp, vì Ngài triển hiện ra cõi 

nước chư Phật. 

64 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thứ hai: “Văn Phật sở thuyết” [Nghe lời Phật dạy]   

Phật  nói  pháp  cho  Ngài  nghe,  Ngài  đều  nghe 

hết. 

Thứ ba: “Tất giai đỗ kiến” [Thảy đều thấy rõ] 

Phật  triển  hiện  cảnh  giới  ở  ngay  trước  mặt 

Ngài, Ngài cũng xem thấy, “Giai tất đỗ kiến”. Ở ngay 

chỗ  này  rõ  ràng,  nhận  được  Phật  lực  gia  trì.  Vì  sao 

biết?  Nếu  như  không  được  Phật  lực  gia  trì,  mười 

phương  cõi  nước  chư  Phật  bạn  không  có  năng  lực 

xem thấy, Ngài chính mắt xem thấy, trong tâm tường 

tận. “Đổ” là  mắt thấy, phía sau cái  chữ  “Kiến” này, 

chính là trong tâm rõ ràng tường tận. Thế là: 

Thứ  tư:  “Khởi  phát  vô  thượng  thù  thắng  chi 

nguyện” [Khởi phát nguyện thù thắng vô thượng] 

Đây chính là đại  nguyện của A  Di Đà Phật  vì 

sao  mà  có,  vì  sao  Ngài  có  thể  có  48  nguyện?  48 

nguyện là từ chỗ nào mà phát khởi vậy? Chỗ này nói 

rõ  ràng  cho  chúng ta  thấy.  Cho  nên  mấy  phẩm  phía 

trước là lịch sử của thế giới Tây Phương Cực Lạc, đại 

nguyện có được là có lý do. 

Ở trong chú giải của người xưa, lược cử ra mấy 

sự thật. “Vô Thượng Thù Thắng chi nguyện”, chỉ ra 

là: 

65 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Một là  “Y chánh trang nghiêm” .  

Y  báo,  Chánh  báo  của  thế  giới  Tây  Phương 

Cực Lạc. Y báo là hoàn cảnh tu học, hoàn cảnh sinh 

hoạt;  Chánh  báo  là  những  người  này  vãng  sanh  thế 

giới  Tây  Phương  Cực  Lạc.  Trang  nghiêm  không  gì 

bằng,  trong  tất  cả  cõi  nước  chư  Phật  khác  không  hề 

có.  Trang  nghiêm  ở  chỗ  nào?  Trang  nghiêm  ở  bất 

thoái,  người  tu  hành    trong  mười  phương  cõi  nước 

chư Phật đều có thoái chuyển. Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc không có thoái chuyển, không có lui sục. Có 

một số trong cõi nước chư Phật có lẽ cũng có, cũng 

có  không  thoái  chuyển,  thế  nhưng  viên  mãn  không 

thoái  chuyển,  đích  thực  không  nghe  nói  qua,  chỉ  có 

Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc.  Vãng  sanh  đến  nơi 

nào gọi là Viên Chứng Tam Bất Thoái? Các vị tưởng 

tượng,  loại  trang  nghiêm  này  xem  khắp  “Đại  Tạng 

Kinh”  không  hề  nghe  nói  qua  trong  cõi  nước  chư 

Phật nào có sự việc này. Rốt cuộc thì sự việc này thế 

nào?  Chúng  ta  đến  phẩm  phía  sau,  trong  48  nguyện 

lại  nói  tỉ  mỉ  với  các  vị.  Đây  là  Bồ  Tát  Pháp  Tạng 

quán sát mười phương thế giới chư Phật, chỗ nào tốt 

thì Ngài chọn lấy, chỗ nào không tốt thì Ngài xả bỏ, 

cho  nên  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  là  đại  tập 

thành  thù  thắng  trang  nghiêm  của  mười  phương  cõi 

nước chư  Phật. Trong tất cả cõi nước chư  Phật, chỗ 

tốt  nó thảy  đều  có,  khuyết  điểm  trong  cõi  nước  chư 

Phật  nó hoàn toàn không có. Ngài đích  thực là thỏa 

được cái nguyện của Ngài, nếu Ngài thành Phật. Hơn 

66 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nữa phải siêu quá tất cả chư Phật, Ngài làm đến được. 

Hai là  “Thọ lạc” .  

Cái thế giới đó gọi là thế giới Cực Lạc, không 

có  khổ,  chúng  ta  ở  thế  gian  này  nhiều  khổ,  nhất  là 

hiện  tại  cả  cái  thế  giới  này  động  loạn  bất  an,  lòng 

người không có chỗ nương tựa [ở trong Phật pháp gọi 

là không có chỗ quy y], hiện rõ ra tâm khí bao chao. 

Vào lúc bình thường, nếu như có hiện tượng tâm khí 

bao chao xuất hiện, người này nếu không bị bệnh thì 

là  có  tai  nạn.  Vì  sao  vậy?  Không  bình  thường,  tâm 

khí bao chao thì phải bị bệnh, hoặc là phải gặp phải 

dự báo tai nạn trước, cái dự báo này không tốt. Nếu 

như  cả  xã  hội  này,  đại  đa  số  người  có  tâm  khí  bao 

chao đều là cuống cuồng bất an, vậy thì phiền phức, 

khu  vực  này  sẽ  có  bệnh,  cái  khu  vực  này  sẽ  có  tai 

nạn. 

Chỗ này chúng ta từ ngay trong lịch sử quá khứ 

mà  quán  sát,  bạn  xem  thấy  trong  nước,  xem  thấy 

ngoài nước, phàm hễ có những dự báo xuất hiện, phía 

sau  liền  có  tai  nạn.  Họa  phước  đều  có  dự  báo,    con 

người  này  tâm  địa  rất  an  tịnh,  cử  chỉ  an  tường,  đó 

cũng là một dự báo con người này phước báo sẽ mau 

xuất  hiện,  đó  là  dự  báo  của  phước,  cho  nên  họa 

phước đều có dự báo. 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc thọ lạc không gì 

67 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





sánh bằng, hưởng thọ an vui, mười phương tất cả cõi 

nước chư Phật không hề có, cho nên cái thế giới này 

gọi là thế giới Cực Lạc. 

Ba là  “Quang thọ thù thắng” .  

“Quang” biểu thị trí tuệ. Phật trí tuệ viên mãn, 

người  sanh  đến  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  mỗi 

một người đều được oai thần bổn nguyện của Di Đà 

gia trì, người người tràn đầy trí tuệ. Ngài không phải 

là  trí  tuệ  của  một  người,  người  người đều  có  trí  tuệ 

giống như Phật, người người đều có thọ lượng giống 

như Phật. 

“Thọ”:  “Vô  Lượng  Thọ”,  cái  vô  lượng  thọ  này 

dài  bao  nhiêu?  Kinh  văn  phía  sau  có  nói  tỉ  mỉ  rằng 

không có người nào có thể tính ra được thọ mạng của 

họ. 

Chúng ta tất cả chúng sanh ở thế gian này, có ai 

mà  không  cầu  hưởng  phước?  Có  ai  mà  không  cầu 

thông minh trí tuệ? Có ai mà không cầu trường thọ? 

Bạn  xem  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  ba  thứ  này 

đều đầy đủ viên mãn. Hơn nữa là tất cả cõi nước chư 

Phật đều không thể sánh được. 

Chúng ta ở chỗ này xem thấy, khi Thế Gian Tự 

Tại Vương Phật ở đời, giảng kinh nói pháp cho chúng 

sanh nghe 42 kiếp. Chúng ta xem thấy rất ngưỡng mộ, 

68 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thời gian dài đến như vậy, nhưng nếu so với thế giới 

Tây Phương Cực  Lạc thì  cũng không thể sánh được, 

Thế Gian Tự Tại Vương Phật thọ mạng quá ngắn. 

Cho nên chân thật nếu được vô lượng thọ thì rất 

thuận tiện. Rất dễ dàng chính là cầu sanh Tây phương 

Tịnh Độ, có chỗ tốt nhiều đến như vậy, lợi ích nhiều 

đến như vậy, mà họ còn không muốn đi. Đây chính là 

nghiệp chướng hiện tiền, nghiệp lực của chính mình 

làm chướng ngại đi cơ duyên thù thắng này. 

Ba loại trên này đã nói ra: “Trang nghiêm, Thọ 

lạc, Quang thọ”, đều là nói quả báo, quả báo quá thù 

thắng, khiến cho người vô cùng ngưỡng mộ. 

 Thế nhưng làm thế nào để đi đến được Tây Phương 

 Cực lạc? Có thể đi được hay không? 

Tất cả cõi nước chư Phật đều có thể vãng sanh, 

điều kiện của mỗi cõi Phật không như nhau. 

Có  rất  nhiều  đồng  tu  ưa  thích  Bồ  Tát  Di  Lặc, 

rất hoan hỉ vãng sanh Di Lặc Nội Viện, lại nghe nói 

Di Lặc Nội Viện rất gần, ở trời thứ tư cõi Dục giới. 

Còn thế giới Tây Phương Cực Lạc quá xa, cách ly thế 

giới Ta Bà mười vạn ức cõi nước Phật thì quá xa, nên 

đều  muốn  đi  tìm  Bồ  Tát  Di  Lặc.  Thế  nhưng  bạn  có 

nghĩ  đến  hay  không,  điều  kiện  vãng  sanh  Đâu  Suất 

Nội Viện là gì? Duy tâm thức định. Nếu bạn không 

69 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





thể thành tựu được loại đại định này, Tịnh Độ Di Lặc 

bạn không thể đi. Điều kiện quá cao, thực tế mà nói 

chúng ta không làm được. 

Vào đầu năm dân quốc lão hòa thượng Hư Vân 

là  sanh  Tịnh  Độ  Di  Lặc.  Ở  trong  “Niên  phổ”  của 

Ngài các vị xem thấy, Ngài có sức định, thật có công 

phu, nếu công phu của bạn giống như lão hòa thượng 

Hư  Vân  thì  được,  bạn  mới  có  thể  sanh  Di  Lặc  nội 

viện. Nếu bạn không thể so được với lão hòa thượng 

Hư Vân, e rằng bạn vẫn phải luân hồi, trong luân hồi 

cơ hội đọa vào ba đường ác nhiều, bạn phải rõ ràng, 

phải tường tận. 

Tỳ Kheo Pháp Tạng thật cừ khôi, ân đức quá lớn 

đối với chúng sanh pháp giới. Vì sao vậy? Vãng sanh 

thế giới Tây Phương Cực Lạc, điều kiện rất đơn giản, 

rất  dễ  dàng.  Cái  khó  này  ở  nơi  Ngài  rồi,  bởi  vì  điều 

kiện vãng sanh rất thấp, bất người nào cũng có thể đi, 

trên từ Bồ Tát Đẳng giác, dưới từ chúng sanh địa ngục 

A Tỳ, chỉ cần bạn bằng lòng đi, chỉ cần bạn muốn đi, 

bạn  bằng  lòng  đi  muốn  đi,  bạn  liền  đầy  đủ  “Tín, 

Nguyện”, bạn chịu niệm một câu danh hiệu A Di Đà 

Phật, đó là “Hành”. “Tín-Nguyện-Hành” ba điều kiện 

này bạn đầy đủ, bạn liền có thể vãng sanh. Bạn vãng 

sanh đến thế giới Tây Phương Cực Lạc liền bất thoái 

thành Phật, một đời thành Phật, không cần đợi đến đời 

thứ hai. Đây là đại nguyện vô lượng thù thắng. 

70 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Sanh đến thế giới Tây Phương Cực Lạc lợi ích 

vô lượng vô biên, cái lợi ích này là bổn nguyện A Di 

Đà Phật gia trì. Ở thế giới Cực Lạc chân thật là muốn 

áo được áo, muốn ăn được ăn, không luận là đời sống 

tinh thần, không luận là đời sống vật chất, không có 

thứ nào thiếu hụt, mọi thứ đều viên mãn, cầu học, bạn 

thân  cận  thiện  tri  thức  là  A  Di  Đà  Phật,  là  mười 

phương chư Phật Như Lai, bạn ngày ngày đi tiếp cận, 

cùng  với  bạn  học  với  chính  mình,  các  bậc  thượng 

thiện đều là Bồ Tát Đẳng giác, Bồ Tát Đẳng giác là 

bạn học, chư Phật Như Lai là lão sư, bạn đến đâu để 

mà tìm? 

Di Đà tiếp dẫn mười phương thế giới vô lượng 

vô biên chúng sanh, phương pháp của Ngài chính là 

một  câu  Phật  hiệu,  danh  hiệu  công  đức  không  thể 

nghĩ bàn. Chúng ta thường hay xem thấy trong kinh 

điển, mười phương tất cả chư Phật Như Lai, tán thán 

phương pháp Di Đà tiếp dẫn chúng sanh, cái phương 

pháp  này  chính  là  một  câu  danh  hiệu,  đơn  giản  dễ 

dàng,  tất  cả  chúng  sanh  không  luận  nam  nữ  già  trẻ, 

không  luận  bạn  làm  việc  hay  nhàn  rỗi,  không  luận 

ngu hay trí đều biết niệm một câu A Di Đà Phật này, 

chỉ  cần thành thật  niệm  một  câu  A Di Đà  Phật  này, 

[cùng với] có tín có nguyện thì nhất định vãng sanh. 

Cho  nên  câu  này  là  căn  bản  của  48  nguyện,  48 

nguyện chính là từ lý niệm này mà hàm xuất ra. 

71 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Chúng  ta  ở  trong  phán  khoa   “Văn  đỗ  phát 

 nguyện” , phía sau đoạn này  “Đại nguyện sở y” , đây 

nói cặn kẽ. Mời xem kinh văn: 

CHÁNH KINH: “Ư bỉ thiên nhân thiện ác, quốc độ 

thô diệu, tư duy cứu cánh” 

 [Dịch nghĩa: Với thiên, nhân, thiện, ác, quốc độ thô, 

 diệu của các cõi ấy đều tư duy đến rốt ráo] 

Câu này là quán sát. Lão sư nói kinh giảng đạo 

với  Ngài,  giới  thiệu  mười  phương  thế  giới,  tướng 

công  đức  trang  nghiêm,  còn  Ngài  chính  mình  mỗi 

mỗi đi quán sát, mỗi mỗi đi so sánh. 

Thứ nhất: “Ư bỉ”   

“Bỉ” chính là 210 ức cõi Phật mà phía trước đã 

nói. 210 ức đã nói qua với các vị rồi, đó không phải 

là chữ số, là biểu pháp cho tận hư không, khắp pháp 

giới, tất cả cõi nước chư Phật, không sót lọt cái nào 

đều  hoàn  toàn  nói  đến,  Pháp  Tạng  cũng  hoàn  toàn 

xem thấy. Ngài xem thấy cái gì? 

Thứ hai: “Thiên nhân thiện ác, quốc độ thô diệu” 

[Với thiên, nhân, thiện, ác, quốc độ thô, diệu]  

“Thiện nhân” là chánh báo, “Quốc độ” là y báo, 

“Thiện ác” là nhân, “Thô diệu” là quả. Đem trong tất 

72 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cả cõi nước chư Phật, y chánh trang nghiêm đều thấy 

được rõ ràng, đều thấy được tường tận. 

Vậy thì chỗ này nói đến “Thiên nhân thiện ác”. 

Người xưa vì chúng ta nói được rất tường tận, chúng 

ta lược qua lấy sáu loại thiện ác mà đại sư Thiên Thai 

đã nói. Xin nói qua sơ lượt với các vị, Đại sư Thiên 

Thai giảng sáu loại: Cái thứ nhất là nhân, thiên; Cái 

thứ hai là nhị thừa: A La Hán, Bích Chi Phật; Cái thứ 

ba  là  Bồ  Tát  tiểu  thừa;  Cái  thứ  tư  là  Bồ  Tát  Thông 

Giáo; Cái thứ năm là Bồ Tát Biệt Giáo; Cái thứ sáu là 

Nghiêm  trọng  Viên  Giáo.  Thiên  Thai  luôn  là  nương 

vào bốn giáo để nói pháp, “Tạng-Thông-Biệt-Viên”. 

Cơ  bản  nhất  là  nhân  thiên,  cũng  là  thấp  nhất.  Tiêu 

chuẩn của nhân thiên thiện ác là năm giới mười thiện, 

chúng ta đã làm chưa? Nghĩ lại xem chúng ta có phải 

là người thiện hay không? Luôn luôn là chúng ta đã 

xem thấy ở trên kinh, Phật đều gọi là  “Thiện nam tử, 

 thiện nữ nhân”. 

Năm xưa tôi  giảng   “Kinh Địa Tạng” , đã từng 

có người xuất gia sau khi nghe rồi đến hỏi tôi:  

- Pháp sư à! Trên kinh đã nói đều không thể là 

hiện thực. 

Tôi nói:  

- Tại vì sao vậy? 

73 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Ông trả lời:  

-  Tôi  y  theo  pháp  môn  Địa  Tạng  mà  tu  học, 

không có cảm ứng, trên kinh nói thật không đáng tin. 

Tôi nói:  

- Không đến nỗi vậy mà! 

Họ nêu ra sự thật để nói với tôi, lại lấy kinh ra 

để đối chiếu. Tôi nói:  

- Trên kinh có một chữ, ông có chú ý đến hay 

không? 

Ông hỏi:  

- Chữ nào vậy? 

-  “Thiện nam tử, thiện nữ nhân”.  Ông có phải 

là thiện nam tử hay không? Ông không phải là thiện 

nam tử. 

Bạn  y  theo  đây  tu  hành    không  có  quả  báo,  là 

việc  đương  nhiên  đó  mà.  Then  chốt  chính  ngay  một 

hai chữ này. Bạn dùng là cái tâm gì? Ngày ngày tạo 

tác tất cả tội nghiệp, còn mong muốn Phật Bồ Tát bảo 

hộ họ, cho họ thiện báo, làm gì có loại cho đạo lý này. 

Cho  nên  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  này, 

74 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chúng ta quyết định không thể xem thường, chúng ta 

chính  mình  có  phù  hợp  tiêu  chuẩn  của  chữ  này  hay 

không? Nếu như chân thật là thiện nam tử, thiện nữ 

nhân,  y  theo  Phật  đã  dạy  mà  tu  học,  nếu  mà  không 

được quả báo thù thắng như trên kinh đã nói, thì bạn 

đi tìm Phật để kiện. Năm giới, chúng ta chân thật đã 

làm được hay chưa? Bồ Tát giới những thứ khác đều 

không  cần  phải  nói,  quá  cao  rồi,  nhưng  không  sát 

sanh, không trộm cắp, không tà dâm, không vọng ngữ, 

không uống rượu, bạn thọ năm giới dễ dàng, giữ năm 

giới thì thật không dễ dàng. Chính mình nghĩ xem năm 

giới  có  thanh  tịnh  không?  Bạn  thật  làm  được  rồi  hay 

chưa? Nếu như ngay đến năm giới vẫn chưa làm được, 

thì bạn còn nói đến cái gì? Không dễ dàng. 

 Nói đến 5 giới: 

 Không sát sanh. 

Không  những  không  thể  giết  hại  tất  cả  chúng 

sanh, khởi lên ý niệm muốn hại chúng sanh cũng đều 

không được, bạn có cái ý niệm này, bạn đã phá giới 

rồi. Chúng ta đọc cái kinh này là kinh đại thừa, trên 

đề  kinh  đã  viết  được  rõ  ràng  đến  như  vậy  “Phật 

 Thuyết  Đại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ  Trang  Nghiêm 

 Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh” . Đây là Đại thừa, 

năm  giới  của  đại  thừa  cùng  năm  giới  của  Tiểu  thừa 

không  như  nhau.  Năm  giới  của  Tiểu  thừa  luận  sự 

không  luận  tâm.  Năm  giới  của  Đại  thừa  luận  tâm 

75 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





không luận sự, tâm của bạn khởi lên ý niệm, ác niệm, 

thì bạn phá giới rồi. 

 Không trộm cắp. 

Thì càng khó trì. Trên kinh Phật định nghĩa đối 

với trộm cắp, đã nói rất rõ ràng, rất tường tận:  “Bất 

 dư thủ”  7, phàm hễ vật có chủ, bạn chưa thương lượng 

với chủ nhân, chưa được sự đồng ý của chủ nhân, bạn 

liền tự làm, chủ trương đó chính là trộm cắp, bạn liền 

phạm giới trộm. Phạm vi của giới trộm rất là rộng lớn, 

biển thủ tài vật của người khác là trộm cắp. Hiện tại 

mọi người đều nghĩ đến cái điểm này, không biết được 

phạm  vi  của  trộm  cắp  rất  rộng  lớn,  danh  vọng  lợi 

dưỡng năm dục sáu trần, thảy đều bao gồm ngay trong 

đó,  tước  đoạt  vinh  hoa  của  người  khác  (ngày  nay 

chúng ta gọi là danh dự), đoạt lấy quyền lực của người 

khác, đoạt lấy địa vị của người khác, đều là trộm cắp, 

vì cái sự “quyền” này rõ ràng là do họ nắm lấy. 

Thí dụ Cư Sĩ Lâm, quyền lực chỉ đạo Cư Sĩ Lâm 

là  Lâm  trưởng,  bạn  chưa  được  sự  đồng  ý  của  Lâm 

trưởng,  chưa  được  sự  ủy  thác  của  Lâm  trưởng,  bạn 

liền  ở  nơi  đây  tự  có  chủ  trương,  chính  là  bạn  đoạt 

quyền, đoạt quyền thì chẳng phải là trộm cắp hay sao? 

Ngày nay thọ giới quá dễ dàng, mơ mơ hồ hồ 

mà thọ giới, mỗi một giới điều đều có nhân duyên để 

chế giới. Vì sao Phật phải chế ra giới điều này? Cái 

76 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



giới điều này căn cứ đạo lý gì để chế định, đó gọi là 

giới  thể.  Giới  thể,  giới  tướng,  giới  hạnh  bạn  đều 

không hiểu. Mơ mơ hồ hồ mà đi  thọ, mơ  mơ hồ hồ 

mà  phạm,  lại  còn  cho  rằng  chính  mình  giới  luật  trì 

được  rất  tốt.  Tạo  tác  của  chính  mình,  chính  mình 

không biết phản tỉnh, không biết kiểm điểm. 

Cho nên chúng ta phải yêu cầu chính mình, yêu 

cầu bạn đạo đồng tu, không nên mong cầu cao xa, có 

thể làm tốt  năm giới  mười thiện, thì rất  cừ  khôi  rồi. 

Người  chân  thật  hiểu  rõ,  Đại  sư  Ngẫu  Ích  cuối  đời 

nhà Minh, đại sư Ngẫu Ích xuất gia, thọ qua Tam đàn 

đại giới, sau khi thọ xong mới biết, đó không phải là 

việc đơn giản, chính mình căn bản không làm được. 

Cho  nên  Ngài  đến  trước  Phật  thoái  giới,  Ngài  xả  đi 

giới  Tỳ Kheo. Cả đời Ngài chỉ  phụng trì  giới  Sa Di 

cùng Bồ Tát giới. Cho nên Ngài tự xưng là Sa Di Bồ 

Tát giới, không dám xưng Tỳ Kheo. 

Học  trò  của  Ngài,  hiện  tại  gọi  là  đồ  đệ  của 

Ngài,  là  pháp  sư  Thành  Thời,  pháp  sư  Thành  Thời 

cống hiến quá lớn đối với lão sư, chú sớ  của cả đời 

đại  sư  Ngẫu  Ích  có  thể  lưu  truyền  được  về  sau,  là 

công lao của Thành Thời. Ông khắc thư ấn hành lưu 

thông.  Lão  sư  là  Sa  Di,  ông  không  dám  xưng  là  Sa 

Di,  bạn  xem  ông  xưng  là  gì?  Xuất  gia  Ưu  Bà  Tắc. 

Chân  thật  là  cao  Tăng  đại  đức  một  đời,  mà  không 

dám xưng Sa Di. 

77 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Chân  thật  là  giới  Sa  Di  làm  không  được  ngay 

trong thời đại này của chúng ta. Ai có thể làm được 

Sa Di giới? Khó, rất khó. Cho nên đại sư Hoằng Nhất 

Ngài hiểu được giới luật, cả đời ông cũng tự xưng là 

xuất  gia  Ưu  Bà  Tắc.  Vậy  chúng  ta  làm  sao  dám 

cuồng vọng, làm sao dám tự  cao, cho  nên ngày nay 

chỉ cần làm tốt được 5 giới 10 thiện, chính là người 

thượng thượng căn. 

Tốt rồi, hôm nay chỉ giảng đến đây thôi. 

A DI ĐÀ PHẬT! 


****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

78 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 094) 

Cho  nên  “trộm  cắp”,  đây  là  giới  rất  khó  giữ 

trong  năm  giới.  Như  thường  trụ  ở  nơi  đây,  vật  của 

thường trụ luôn luôn là chúng ta tùy ý sử dụng, hơn 

nữa  còn  dùng  quá  tùy  tiện,  các  vị  thử  nghĩ  xem,  có 

xem là giới trộm không? 

Ngay trước tôi thân cận lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam 

mười năm. Lão cư sĩ Lý năm xưa nhậm chức ở Phụng 

Tự Quan Phủ, ông là Bí thư chủ nhiệm của Phụng Tự 

Quan  Phủ.  Bình  thường  viết  thư  với  bạn  bè,  dùng 

giấy và bao thư của quốc gia. Ông dùng giấy và bao 

thư  của  quốc  gia  nhất  định  phải  báo  cáo  với  quan 

Phụng tự: 

- Hôm nay tôi đã dùng hết mấy trang giấy viết 

thư, mấy cái bao thư. 

Quan phụng tự cảm thấy ông rất lôi thôi: 

- Ai  mà không dùng như vậy. Vì sao  ông phải 

lôi thôi như vậy? 

Ông liền nói: 

- Tôi là tín đồ Phật giáo, nếu ông không đồng ý, 

nếu  tôi  dùng  rồi,  thì  liền  phạm  giới  trộm,  cần  phải 

79 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





báo  cáo  với  ông,  ông  gật  đầu  đồng  ý  thì  tôi  không 

phạm giới trộm. 

Hiểu qui củ. Năm xưa tôi có một vị hiệu trưởng 

già,  ở  Đài  Loan  cũng  lại  là  huynh  đệ  với  tôi,  ông 

cũng là học trò của lão sư Lý. Ở Đài  Loan ông làm 

thứ trưởng Bộ chánh sách. Quốc gia cấp cho ông một 

chiếc  xe  hơi,  trong  nhà  lắp  cho  ông  một  điện  thoại 

bàn,  nếu  không  phải  việc  công  thì  không  dùng  điện 

thoại  công;  Nếu  không  phải  là  việc  nhà  nước  thì 

không đi xe công, ông ngồi xe công cộng mà đi. Vì 

sao vậy? Không phạm giới trộm. 

Ngày nay ai có thể làm được? Hiện tại chúng ta 

cầm  đến  điện  thoại  thường  trụ,  cầm  lên  thì  tán  gẫu, 

không  biết  là  có  đến  bao  nhiêu  lời  thừa,  có  phải  là 

bạn đã phạm giới  trộm rồi  không? Tương lai bạn đi 

đến vua Diêm La,  vua Diêm La ở nơi đó đều có sổ 

sách,  đưa  ra  ngay  mặt  bạn,  bạn  không  thể  chối  cãi. 

Cho nên vật thường trụ bạn không thể dùng. 

Trên  “Kinh  Địa  Tạng”  nói  được  rất  rõ  ràng, 

chúng ta ngày ngày đang phạm giới, chính mình hoàn 

toàn không hay biết, cho rằng rất bình thường. Vì sao 

vậy? Mọi người đều làm vậy, nếu bạn không làm như 

vậy, người ta nói bạn khờ dại. 

Vị lão hiệu trưởng đó là Châu Bang Đạo. Có rất 

nhiều người nói ông là kẻ ngốc, nói ông đầu óc quá 

80 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ngoan cố, không thể chuyển đổi, điện thoại của công 

vì  sao  ông  không  thể  dùng?  Cấp  cho  ông  chiếc  xe 

chẳng  phải  bảo  là  ông  đừng  đi  bộ  hay  sao?  Không 

phải  việc  công,  còn  phải  đi  tắc  xi,  làm  gì  có  loại 

người  này?  Cho  nên  người  ta  xem  thấy  cho  ông  là 

quái  vật, rất không bình thường. Thế  nhưng ở trong 

Phật  pháp  ông  là  bình  thường,  ở  trong  thế  pháp  thì 

không  bình  thường,  trong  Phật  pháp  thì  là  ông  rất 

bình thường. Chúng ta xem thấy người trước một đời, 

các Ngài đã tu hành như thế nào? 

Ngày nay chúng ta tự cho là phải, đấy là bạn tự 

cho là vậy, còn Phật Bồ Tát không cho là vậy, Trong 

đây  những  đạo  lý  nhân  quả  này  ai  hiểu?  Ngày  nay 

chúng ta học Phật là quá lơ là, quá sơ ý. Ta có thể dạy 

mọi  người  hay  không?  Không  thể,  tại  vì  sao  không 

thể, bạn không thể tiếp nhận. Tôi muốn dạy bạn, bạn 

sẽ  cho  rằng  tôi  là  lão  ngoan  cố,  đầu  óc  đã  lỗi  thời. 

Đây là thời đại gì vậy? 

Vừa rồi còn có đồng tu nói với tôi, trong nhà trẻ 

nhỏ không nghe lời, không cách gì quản giáo, những 

hiện tượng này là bình thường, vì vậy chính bạn cần 

phải giác ngộ. Cho nên ở vào thời đại này ngày nay, 

cái thế gian hiện tại này, khoảng thời gian này không 

có cha con, cũng không có sư đồ, mọi  người có thể 

làm bạn là không tệ rồi. Vì sao vậy? Giáo dục luân lý 

đạo đức hoàn toàn bị mất hết, trẻ nhỏ bạn không nghe 

lời, vì sao bạn không dạy chúng từ nhỏ? Bạn không 

81 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





dạy  từ  lúc  nhỏ,  hiện  tại  không  nghe  lời,  không  thể 

trách chúng, mà phải trách chính mình lơ là. 

Học trò không nghe lời, từ trước pháp sư Diễn 

Bồi đã nói với tôi:  “Hiện tại làm gì có đồ đệ? Bạn bè, 

 bạn  bè  ở  chung  với  nhau,  có  thể  ở  chung  được  tốt 

 cũng xem là không tệ rồi, vạn nhất không nên xem họ 

 là đồ đệ”.  Vậy thì bạn sẽ thất vọng to lớn, bạn sẽ bị 

thương tổn tâm, lời nói này nói ra có đạo lý. Hiện tại 

giáo  dục  luân  lý  đạo  đức  hoàn  toàn  không  còn  nữa, 

kết  hợp  giữa  người  với  người  đều  là  kết  hợp  trên 

quan hệ lợi  hại, đối với ta có lợi ích  thì  ta làm bạn, 

không có lợi ích đến ngày thứ hai thì không còn quen 

biết. Cho nên cái thế gian này sẽ có tai nạn, vì sao? 5 

giới  10  thiện  không  có.  Thế  nhưng  phải  nên  biết,  5 

giới  10  thiện  là  nền  tảng  của  Phật  pháp,  nếu  bạn 

không chịu tu học, nếu bạn xả bỏ nó hết, bạn tu bất 

cứ  Phật  pháp  nào  cũng  đều  không  có  thành  tựu, 

không  luận là  Đại  thừa,  Tiểu  thừa,  Tông  môn,  Giáo 

hạ,  không  thể  nào  có  được  thành  tựu,  con  đường  ở 

đời sau, đáng đọa lạc thế nào thì vẫn là đọa lạc như 

thế đó. 

Nhân  quả  là  thật,  không  phải  là  giả,  chư  Phật 

Bồ  Tát  cũng  không  thể  biến  đổi  pháp  tắc  của  nhân 

quả. Nếu bạn có thể nghe được lọt vào, còn có thể tin 

tưởng [đây là nhà Phật nói] tức đời trước của bạn đã 

có thiện căn phước đức, bạn ngay đời này có duyên 

phận  gặp  được  Phật  pháp,  bạn  còn  có  thể  tiếp  cận 

82 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



được. Không có thiện căn, không có phước đức, ngay 

trong  một  đời  không  thể  gặp  được,  cũng  không  thể 

nghe được. 

 Tà dâm. 

Càng không cần phải nói, hiện tại là thời đại gì? 

Việc này mọi người đều xem thấy được rõ ràng. Thế 

nhưng  phải  ghi  nhớ  người  xưa  đã  nói   “Trăm  thiện 

 hiếu làm đầu, vạn điều ác dâm là trước tiên”.  Không 

thể xem thường, tai nạn trên toàn thế giới từ do đâu 

mà ra vậy? Chính từ chỗ này mà ra, cội gốc của họa 

hại,  người  tu  hành  không  thể  thành  tựu  được  đạo 

nghiệp, sau cùng đọa A Tỳ địa ngục. Do nguyên nhân 

gì?  Chính  cái  nguyên  nhân  này.  Nếu  như  chúng  ta 

xem thường đối với việc này, lơ là đi, một cơ hội hi 

hữu khó gặp ngay đời này bị lỡ qua, đời sau có gặp 

lại nữa, không biết được là đến một đời nào đến một 

kiếp  nào.  “Vô  Thượng  Thậm  Thâm  Vi  Diệu  Pháp” , 

bạn cho rằng dễ dàng gặp được vậy hay sao? 

Hạ  cái  quyết  tâm,  đem  cái  phiền  não  tập  khí 

của chính mình nhất định phải khắc phục, đoạn tất cả 

ác, tu tất cả thiện, mím môi  cắn răng mà nhẫn chịu. 

Còn nếu bạn không thể nhẫn được thì đi đến A Tỳ địa 

ngục. Nếu bạn có thể nhẫn qua được, bạn mới có thể 

vãng sanh bất thoái thành Phật. 

 Vọng ngữ. 

83 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Càng  phải  cẩn  trọng,  vì  sao  vậy?  Rất  dễ  dàng 

phạm  phải.  Người  hiện  tại  chúng  ta  xem  thấy  quá 

nhiều,  không  chỉ  gạt  người,  còn  gạt  cả  chính  mình, 

chân thật gọi là tự gạt mình gạt người, làm sao có thể 

có thành tựu? 

Không nên xem thấy chỉ là việc thiện nhỏ, quá 

nhỏ đi,  “Chớ cho việc thiện nhỏ mà không làm”.  Vì 

vậy 5 giới  nhất  định  phải  tuân thủ, tuân thủ nghiêm 

khắc, có lợi ích rất lớn đối với chúng ta. 

 Uống rượu. 

Điều  này  khai  duyên  rất  nhiều.  Chính  mình 

nhất định phải rõ ràng, không phải khai duyên thì là 

bạn phạm giới. 

 Giới cùng Thiện không giống nhau: 

“Giới” là Phật ràng buộc đối với chúng ta, giáo 

huấn đối  với chúng ta, nó có sức ràng buộc ở trong 

đó, chúng ta đã từng phát nguyện thì nhất định phải 

tuân thủ; 

“Thiện” thì không phải, thiện không phải Phật 

Bồ Tát ràng buộc chúng ta mà là lương tâm của chính 

chúng  ta.  “Vương  Dương  Minh”  gọi  là  lương  tri. 

Lương  tri  lương  năng,  không  phải  Phật  Bồ  Tát  bó 

buộc đối với chúng ta. 

84 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cho  nên  điều  mục  bên  trong  của  [ngũ  giới  và 

thập  thiện]  tuy  là  giống  nhau,  nhưng  ý  nghĩa  không 

như nhau. Ở trong mười thiện, ba thiện của thân cùng 

ba  điều  phía  ở  trong  5  giới  trước  hoàn  toàn  giống 

nhau.  Do  đây  có  thể  biết  không  thọ  giới  cũng  phải 

nên  tuân  thủ  vào  đạo  đức,  không  sát  sanh,  không 

trộm cắp, không tà dâm là thân ba thiện, thiện hạnh; 

Miệng có bốn thiện: Không chỉ không vọng ngữ; Còn 

có không ác khẩu là nói lời thô lỗ, nói ra lời nói làm 

cho người nghe sẽ rất khó chịu; Không hai lưỡi, hai 

lưỡi là trêu trọc phải quấy, đều là ở ngay trong cuộc 

sống thường ngày, bất  tri bất giác phạm phải  những 

lỗi lầm này; Ỷ ngữ là lời nói khéo léo đường mật, mê 

hoặc chúng sanh, phá hoại phong tục lương thiện xã 

hội. Ngày nay chúng ta xem thấy trong tác phẩm văn 

nghệ hiện đại là những thứ gì? Phim ảnh, truyền hình, 

xem qua những quảng cáo bên ngoài, thật là rối rắm, 

gần như là 80% trên lên đều là sắc, tình, bạo lực, đều 

là sát, đạo, dâm, vọng, đều là vọng ngữ, hai lưỡi, thêu 

dệt, làm sao mà xã hội không loạn? 

Chúng  sanh  làm  sao  miễn  trừ  được  tai  họa? 

Cho  nên  tất  cả  thiên  tai  nhân  họa  từ  do  đâu  mà  ra? 

Chúng  ta  chính  mình  tạo  ra  là  cái  nhân  bất  thiện, 

nhân  bất  thiện  chiêu  cảm  quả  báo  bất  thiện,  chẳng 

phải  là  tự  làm  tự  chịu  hay  sao?  Không  phải  người 

khác làm để cho mình chịu, mà là tự làm tự chịu. 

Cho  nên  5  giới  10  thiện  là  đại  căn  đại  bổn  tu 

85 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





hành  của chúng ta: Thân, Miệng hai chỗ này có thể 

làm  tốt,  hành  thiện;  Sau  cùng  là  Ý:  Không  tham, 

không sân, không si, đó là tâm thiện. Tâm thiện, hạnh 

thiện, cho dù không học Phật cũng sẽ không đọa vào 

ba đường ác. 

Ở cõi nhân thế này, các vị phải nên biết người 

tốt  phải  chịu  chút  thiệt  thòi,  người  tốt  sẽ  bị  người 

khác  ức  hiếp,  nhưng  không  quan  hệ  gì,  ức  hiếp  bạn 

để ức hiếp, thiệt thòi xin cam tình nguyện chịu thiệt 

thòi, đời sau có quả báo tốt. Nếu bạn không cầu vãng 

sanh, đời sau ắt sanh cõi trời, không cần nói sanh cõi 

trời  rất  cao,  bạn  có  thể  sanh  đến trời Đao  Lợi,  sanh 

đến trời Tứ Vương, thì phước báo không biết là lớn 

hơn  nhân  gian  này  gấp  bao  nhiêu  lần.  Vậy  vì  sao 

không tu phước báo đời sau? Thời gian ở đời sau dài, 

thời gian ở đời này ngắn. 

Con  người  ở  thế  gian  này,  người  xưa  thường 

nói “Người một trăm tuổi tất nhiên là con số rất ít rất 

hiếm”. Cho nên có câu là  “Nhân sanh thất thập cổ lai 

 hi”8,  lời  nói  này  là  của  Đỗ  Phủ  nói.  Cho  dù  sống 

được 100 tuổi, thực tế mà nói cũng là một Sát Na mà 

thôi.  Cho  nên  phải  nên  biết  cuộc  đời  khổ  đau  ngắn 

ngủi, ngay trong một đời này, tình nguyện chịu khổ, 

tình  nguyện  bị  người  ức  hiếp,  quyết  định  có  được 

phước báo đời sau. Bạn sanh đến trời Đao Lợi, trên 

kinh Phật nói rất rõ ràng, một ngày của trời Đao Lợi 

là nhân gian 100 năm, tuổi thọ của trời Đao Lợi, lấy 

86 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



niên số của họ để tính là 1.000 tuổi, một năm của trời 

Đao Lợi là 36.000 năm của nhân gian chúng ta. Một 

ngày  nơi  đó  là  100  năm  chúng  ta.  Bạn  nói  xem,  họ 

nơi  đó  1.000  tuổi,  tuổi  thọ  dài  bao  nhiêu,  hưởng 

phước báo của người trời. Vậy vì sao không làm cái 

việc này? 5 giới 10 thiện thì sanh thiên. Lấy 5 giới 10 

thiện cái đức hạnh này, niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, 

quyết định được sanh. 

Cho  nên  các  vị  đồng  tu  quyết  định  phải  ghi 

nhớ, chân thật muốn vãng sanh thế giới Tây Phương 

Cực  Lạc,  thì  việc  hưởng  thụ  danh  vọng  lợi  dưỡng 

năm dục sáu trần của thế gian này, “Tài, Sắc, Danh, 

Thực, Thuỳ”, bạn phải đoạn dứt từ nơi tâm niệm của 

chính  mình.  Trong  tâm  của  bạn  vẫn  còn  những  thứ 

này tồn tại, chính là chướng ngại của bạn vãng sanh. 

Người  niệm  Phật  nhiều,  người  vãng  sanh  thì  ít, 

nguyên nhân chính ngay chỗ này. 

Ai có thể buông bỏ vạn duyên? Người như vậy 

mới có thể được sanh Tịnh Độ, họ đã nắm chắc phần 

vãng  sanh  Tịnh  Độ.  Buông  bỏ  vạn  duyên  chính  là 

buông  bỏ  những  thứ  này,  buông  bỏ  “Tham-Sân-Si-

Mạn”, buông bỏ danh vọng lợi dưỡng, buông bỏ năm 

dục sáu trần, hồi phục tâm thanh tịnh tâm chân thành 

của  bạn,  thanh  tịnh  chân  thành  thì  tràn  đầy  trí  tuệ, 

không còn tạo tác tất cả ác nghiệp. 

Các vị tỉ mỉ mà quán sát, ở trong “Vãng Sanh 

87 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





 Truyện” , trong  “Tịnh Độ Thánh Hiền Lục” , cho đến 

chúng  ta  thường  hay  xem  thấy  những  đồng  tu  bạn 

đạo,  khi  lâm  chung  tướng  lạ  hiếm  thấy,  chân  thật 

vãng sanh. Bạn quán sát xem hành trì của cả đời họ 

hoàn  toàn  không  giống  với  người  thông  thường, 

chúng ta liền hiểu rõ. 

Thế nhưng các vị phải nên biết, bạn chính là tu 

5 giới 10 thiện tu được rất tốt, nếu như không muốn 

cầu sanh Tịnh Độ thì bạn sanh thiên. Tuổi thọ của trời 

dẫu dài, vẫn là hưởng hết sạch, phước bạn hưởng hết 

rồi  thì  phải  làm  sao?  Vẫn  là  phải  đọa  lạc.  Cho  nên 

thiên  phước  không  phải  cứu  cánh,  không  cần  nói  là 

trời Dục giới, trời Sắc Giới, trời Vô Sắc giới thảy đều 

không cứu cánh, nên không xem là quả báo. 

Nhà  Phật  gọi  quả  nhỏ,  là  bạn  tu  hành  chứng 

được quả nhỏ, quả nhỏ là tính từ A La Hán. Vì sao 

vậy? Không còn đọa lạc trong sáu cõi nữa, siêu việt 

sáu cõi luân hồi, mới được xem là quả báo, còn chưa 

ra  khỏi  sáu  cõi  luân  hồi  thì  không  xem  là  quả  báo. 

Những đạo lý những chân tướng sự thật này, chúng ta 

không thể không biết. 

Cho nên từ trong pháp chân thật mà nhìn, sanh 

thiên cũng không phải là việc tốt gì. Đừng nói là sanh 

lên trời hưởng phước, Đại Phạm Thiên Vương mời ta 

lên làm Đại Phạm Thiên Vương, ta cũng không làm, 

ta cũng không chịu bị cái thiệt thòi này; Trời Ma Hê 

88 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thủ La Vương nhường ngôi vị cho ta, ta cũng không 

bị ông ấy gạt. Bạn phải nghĩ đến khi tuổi thọ của họ 

hết, tuổi thọ hết rồi thì phải làm sao? Người chân thật 

thông  minh,  người  chân  thật  có  chí  khí,  ngay  trong 

đời  này  phải  phấn  đấu  nỗ  lực  vượt  ra  khỏi  sáu  cõi, 

thoát khỏi luân hồi, đây mới là quả báo nhỏ. 

Cho nên sáu loại thiện ác:  

 Loại thứ nhất: Cái thiện trời người 

Cái  thiện  này  không  xem  quả  báo.  Thế  nhưng 

cái thiện của trời người là nền tảng, là căn bản. Người 

niệm Phật  chúng ta thù thắng, thù  thắng chính  ngay 

chỗ  này,  chính  ngay  cái  thiện  nhỏ  đến  như  vậy,  thì 

quyết định đới nghiệp vãng sanh. Đây là Di Đà Tịnh 

Độ dễ dàng được sanh, mức độ của nó rất thấp, thấp 

đến mức mà không thể thấp hơn được nữa. Nếu như 

đến với tiêu chuẩn  của  cái thiện  này hướng lên  trên 

một tầng nữa, 5 giới 10 thiện này chúng ta quyết định 

có thể làm được, vấn đề chính là bạn có chịu làm hay 

không? Nếu bạn chịu làm, thì không có người nào mà 

không làm được. 

Chúng sanh hiện đại, thực tế mà nói thật là rất 

đáng thương, trên kinh Phật thường gọi là  “Kẻ đáng 

 thương” ,  vừa  tiếp  xúc  đến  “Tài,  Sắc,  Danh,  Thực, 

Thuỳ”, lập tức liền mê muội, mê được rất nhanh, mê 

đến  thật  đáng  sợ.  Bạn  sáu  căn  tiếp  xúc  những  cảnh 

89 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





giới này không bị mê, tâm vẫn là bình lặng, tỉnh táo, 

thì bạn còn cứu được, bạn học Phật liền có thể thành 

tựu.  Còn  như  vừa  gặp  phải  những  thứ  này,  lập  tức 

liền hôn mê chuyển hướng, thì hết cứu. 

 Loại thứ hai: Cái thiện của Nhị thừa 

Cái  tiêu  chuẩn  này,  thì  chúng  ta  rất  khó  làm 

được. Thanh Văn, Duyên Giác hai hạng này, ở trong 

Phật  pháp  gọi  là  Nhị  thừa.  Họ  là  lấy  đoạn  kiến  tư 

phiền não gọi là thiện. 

 “Kiến phiền não” là gì? 

Ngày nay chúng ta gọi là có kiến giải sai lầm. 

Một là “Thân kiến” . 

Là tất cả chúng sanh chấp trước cái thân này là 

ta,  đây  gọi  là  thân  kiến.  Thanh  Văn,  Duyên  Giác, 

không còn chấp trước cái thân này là ta, họ biết được 

cái thân này không phải là ta, phá đi thân kiến. 

Vậy thì thân là cái gì? Thân là cái của ta. Cũng 

giống  như  quần  áo  vậy,  quần  áo  là  sở  hữu  của  ta, 

không phải là ta. Họ biết được cái thân này là sở hữu 

của ta, giống như quần áo vậy, không phải là ta, là sở 

hữu của ta. Vậy họ không còn chấp trước đối với cái 

thân này nữa. Cũng giống như quần áo vậy, quần áo 

90 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cởi  ra  rồi,  lại  đổi  một  bộ  khác,  hoặc  là  quần  áo  tốt 

tặng cho người, không hề tiếc rẻ. Vì sao vậy? Không 

phải ta. 

Trên  Kinh  Kim  Cang  nói  phá  bốn  tướng:   “Vô 

 ngã tướng, Vô nhân tướng, Vô chúng sanh tướng, Vô 

 thọ  giả  tướng”.  Thanh  Văn  có  thể  phá  bốn  tướng, 

bốn  tướng  liền  tan  nhạt.  Chúng  ta  xem  thấy  ở  trên 

Kinh  Bát  Nhã  “Kim  Cang  Bát  Nhã”,  Tu  Đà  Hoàn 

cũng lìa bốn tướng, chúng ta mới biết bốn tướng nếu 

không  phá,  nếu  không  phá  một  phần,  thân  kiến  liền 

không cách gì đoạn dứt. 

Hai là “Biên kiến”.  

Biên kiến chính là hiện tại chúng ta gọi là kiến 

giải tương đối. Phàm phu chúng ta đều sống ở trong 

biên  kiến:  Có  người,  có  ta,  ta  là  một  bên,  người  là 

một bên; Có lớn thì có nhỏ; Có dài thì có ngắn. Trong 

cái  quan  niệm  của  bạn  vạn  sự  vạn  pháp  đều  là  hai 

bên.  Nhà  khoa  học  gọi  là  tương đối  luận,  tương đối 

luận  chính  là  biên  kiến,  đây  là  sai  lầm.  Bạn  có  một 

bên này, thì chấp trước một bên này, mới có một bên 

kia  của  đối  phương.  Nếu  bên  này  không  chấp  trước 

thì bên kia cũng không có. Có cái chấp trước này, thì 

tất  cả  pháp  này  không  thể  nào  “Không”  được.  Nhà 

Phật  nói   “Vạn  pháp  giai  không” ,  họ  không  thể 

“không” được. Họ có chấp trước, cho dù họ vào cái 

“không” rồi, “không” cùng “có” vẫn là hai bên, vẫn 

91 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





là đối lập, vẫn là ở trong biên kiến. Đây là cái thấy sai 

lầm đối với vũ trụ nhân sinh. 

Ba và bốn là “Kiến thủ kiến”, “Giới thủ kiến”.  

Người  Trung  Quốc  chúng  ta  gọi  nó  là  thành 

kiến, người nào thành kiến rất sâu. Cái gì gọi là thành 

kiến? Tự cho là phải, từ ngay trong vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước của chính mình mà sanh ra. Kiến thủ 

kiến là thành kiến đối với trên quả báo; Giới thủ kiến 

là thành kiến đối với trên tu nhân. Hai loại kiến giải 

này cũng là sai lầm. 

Đây là mới nói ra bốn loại. 

Năm là “Tà kiến”.  

Ngoài bốn loại này ra, bao gồm tất cả kiến giải 

sai lầm. Qui nạp đến điều sau là “Tà kiến”. 

Chúng  ta  đối  với  vũ  trụ  nhân  sanh,  rất  nhiều 

hiện  tượng,  sự  tướng,  đều  thấy  sai  lầm  [đó  không 

phải là chân tướng sự thật], tự cho là không thấy sai, 

tự cho là thấy được rất chính xác. Năm loại này gọi là 

kiến  phiền  não,  cũng  gọi  là  kiến  hoặc,  hoặc  là  mê 

hoặc. 

 “Tư phiền não” là gì? 

92 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Kiến giải sai lầm. Còn có 5 điều, bạn nghĩ, cách 

nghĩ sai rồi, gọi là tư phiền não, tư tưởng bạn sai lầm. 

5 điều này chính là “Tham - Sân - Si - Mạn - Nghi”. 

Cái  nghi  này  là  hoài  nghi  đối  với  thánh  giáo,  hoài 

nghi  đối  với  giáo  huấn  của  thánh  nhân.  5  điều  này, 

tham sân si phạm vi này đều rất là rộng lớn. 

Phật nói với chúng ta mười điều “Kiến tư phiền 

não” này là  “Câu sanh phiền não”9 của tất cả chúng 

sanh.  Cái  này  không  cần  phải  học,  không  cần  phải 

dạy, sanh ra thì liền có, vô lượng kiếp đến nay đời đời 

kiếp kiếp, ở trong A Lại Da huân tập thành chủng tử 

kiên cố khó phá. Cho nên chúng ta ở trong tất cả lúc, 

tất cả nơi, ý niệm vừa khởi lên đều là những thứ này, 

chính bởi vì những thứ này, biến hiện ra sáu cõi luân 

hồi. Đây là nghiệp nhân của sáu cõi luân hồi. 

Nếu  như  bạn  có  năng  lực  đoạn  dứt  đi  kiến  tư 

phiền não, thì sáu cõi luân hồi sẽ không còn. Kiến tư 

phiền não rất khó hiểu, cũng rất khó nói được rõ ràng, 

nếu  chúng  ta  rất  muốn  đoạn,  bắt  đầu  đoạn  từ  đâu? 

Không  hề  biết!  Cho  nên  tôi  ở  trong  giảng  đường, 

thường hay nhắc nhở các đồng tu, chúng ta luôn phải 

tìm được một pháp phương tiện, tìm chỗ bắt tay vào, 

nhất định phải nỗ lực chăm chỉ mà làm, làm được bấy 

nhiêu  tính  bấy  nhiêu,  quyết  định  có  chỗ  tốt  đối  với 

chính mình. 

 Vậy bắt tay vào từ chỗ nào để đoạn “Kiến tư phiền 

93 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





 não”? 

Đây là thuộc về chấp trước. Kiến tư phiền não 

là chấp trước, trần sa phiền não là phân biệt, vô minh 

phiền não là vọng tưởng. Vậy chúng ta biết được kiến 

tư phiền não, nó đã là thuộc về chấp trước, chúng ta 

bắt tay vào từ đây, không chấp trước nữa. 

 Từ chỗ nào không chấp trước? 

Chúng  ta  đối  với  tất  cả  mọi  người,  tất  cả  sự 

việc, tất cả mọi vật, buông bỏ đi ý  niệm khống chế. 

Không còn chấp trước, quyết định không nghĩ, quyết 

định  không  có  một  ý  niệm,  ta  phải  khống  chế  một 

người, khống chế một vật, khống chế một việc, cái ý 

niệm  này  không  nên  có,  đoạn kiến  tư phiền  não  bắt 

tay vào từ chỗ này. 

Nếu tiến thêm một bước, đối với ý niệm chiếm 

hữu tất cả người, tất cả vật sự đều buông bỏ. Bạn chỉ 

chuyên  môn  từ  hai  chỗ  này  mà  hạ  công  phu,  tất  cả 

người, sự, vật, bao gồm tất cả pháp thế xuất thế gian, 

không có ý niệm khống chế, không có ý niệm chiếm 

hữu, buông bỏ từ ngay chỗ này. 

Sau  khi  buông  bỏ  chúng  ta  làm  thế  nào  đối 

nhân xử thế tiếp vật, tùy duyên. Bạn có ý niệm khống 

chế,  có  ý  niệm  chiếm  hữu,  vậy  thì  không  phải  tùy 

duyên, đó gọi là phan duyên. 

94 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cho nên Phật ở trên kinh thường dạy cho chúng 

ta,  tuy  duyên  mà  không  phan  duyên.  Phan  duyên 

chính  là  bạn  có  ý  niệm  khống  chế,  bạn  có  ý  niệm 

chiến  hữu.  Trong  tùy  duyên  không  có  ý  niệm  này. 

Cái cảnh giới này thì hoàn toàn không như nhau, tâm 

tùy  duyên  là  thanh  tịnh,  tâm  tùy  duyên  là  quang 

minh,  thọ  dụng  của  tùy  duyên  là  tự  tại.  Nếu  như  là 

phan duyên, tâm của bạn không thanh tịnh, tâm của 

bạn là ô nhiễm, thọ dụng của bạn quyết không tự tại. 

Chân thật cái nhân như thế nào, thì quả báo như thế 

đó hiện tiền. Chúng ta phải hiểu rõ những đạo lý này, 

thấu suốt chân tướng sự thật. 

Thiện  của  Nhị  thừa,  đã  tương  đối  không  dễ 

dàng  rồi,  thành  thật  mà  nói  e  rằng  chúng  ta  không 

làm đến được. Chúng ta cho dù có thể đối với tất cả 

người, sự, vật, cái ý niệm khống chế chiếm hữu này 

diệt mất cũng không thể đem kiến tư phiền não hoàn 

toàn đoạn dứt. Nếu bạn chân thật có thể làm đến được 

việc này thì  đại  khái  gần bằng với sơ quả tiểu thừa, 

còn quả A La Hán thứ tư vẫn chưa được. Đây là tiêu 

chuẩn  thấp  nhất  trong  thiện  tiểu thừa, chúng  ta  phải 

làm, sẽ rất có lợi ích đối với chúng ta. Vừa rồi đã nói 

với bạn, đời sống chúng ta được tự tại, tâm địa thanh 

tịnh quang minh, đây là thọ dụng hiện tiền, vãng sanh 

thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  quyết  định  tăng  cao 

phẩm vị, đây là việc chân thật có lợi ích. 

Xin nói với các vị đây là việc chân thật có thể 

95 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





mang  đi.  Nhà  Phật  thường  nói   “Không  mang  theo 

 được thứ gì, chỉ có nghiệp theo mình”.  Bạn phải nên 

biết,  chúng  ta  ở  cái  thế  gian  này,  những  thứ  nào  có 

thể  mang  đi  được,  phải  nên  làm,  những  thứ  nào 

không  thể  mang  đi  được,  quyết  định  không  làm: 

Tiếng tăm lợi lộc, danh vọng lợi dưỡng, năm dục sáu 

trần  không  thể  mang  đi,  vậy  thì  bạn  cần  những  thứ 

này  làm  gì?  Tu  học  5  giới  10  thiện,  đoạn  trừ  tất  cả 

phiền não, công đức này có thể mang đi. 

Thế nhưng người tiểu thừa, tâm lượng nhỏ hẹp, 

chỉ biết tự lợi, không thể độ tha, cho nên cũng không 

viên mãn, chỗ này gọi là quả nhỏ. Thù thắng hơn so 

với đây một chút chính là: 

 Loại thứ ba: Cái thiện của Tiểu thừa Bồ Tát. 

Bồ  Tát  tiểu  thừa  là  thuộc  về  người  Tiểu  thừa. 

Thế nhưng họ có chỗ khác nhau với Thanh Văn thông 

thường,  họ  có  tâm  từ  bi,  họ  có  thể  giúp  đỡ  người 

khác, tự động tự phát đi độ chúng sanh, cũng chính là 

nói  họ  chịu  vì  xã  hội  vì  chúng  sanh  phục  vụ.  Thế 

nhưng  trần  sa  phiền  não,  kiến  tư  phiền  não  của  họ 

chưa  đoạn  được  sạch  trơn,  cho  nên  cũng  không  thể 

xem là rất thiện. 

 Loại thứ tư: Cái thiện của Thông giáo tam thừa Bồ 

 Tát. 

96 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Lại  cao hơn một  tầng so với  trước, họ kiến  tư 

phiền  não  đã  đoạn  hết.  Hay  nói  cách  khác  ở  đoạn 

phiền não cái tầng này mà nói, họ tương đồng với A 

La Hán cùng với Bích Chi Phật, trình độ là như nhau, 

nhưng họ có tâm từ bi so với người nhị thừa, có thể 

chủ  động  đi  giúp  tất  cả  chúng  sanh,  vì  tất  cả  chúng 

sanh  phục  vụ.  Ở  trong  Phật  pháp  gọi  là  độ  chúng 

sanh, ý nghĩa của chữ độ chính là phục vụ, chính là 

giúp đỡ. 

Giúp đỡ, Phật pháp tổng quy kết lại có ba việc 

là Bồ Tát phải nên làm. 

 Cái thứ nhất: Giúp đỡ chúng sanh đoạn ác tu thiện. 

Đây là đạo Bồ Tát. Nếu như giúp chúng sanh tu 

ác  chướng  thiện,  đó  chính  là  ma,  thì  không  phải  là 

Phật.  Các  vị  phải  cẩn  thận  mà  suy  xét,  ma  và  Phật 

khác  biệt  chính  ngay  chỗ  này.  Phật  giúp  đỡ  tất  cả 

chúng  sanh  được  tâm  thanh  tịnh,  được  tâm  chân 

thành, được tâm từ bi, đây là Phật. Nếu như thêm lớn 

dục niệm tham sân si của chúng sanh, đó là ma. Ma 

cùng Phật phải có năng lực phân biệt, đây là giúp đỡ 

chúng sanh, cái việc này là thứ nhất. 

 Cái việc thứ hai: Giúp cho họ phá mê khai ngộ. 

Trình  độ  cao  hơn  một  bậc,  giúp  họ  giác  ngộ, 

giúp  đỡ  họ  tường  tận  chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân 

97 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





sanh, đây là loại thứ hai. 

 Một sự việc sau cùng: Giúp cho họ làm Phật. 

Vậy  mới  viên  mãn,  vậy  thì  chúng  ta  nghĩ  thử 

xem, chúng ta dùng phương cách gì để giúp họ thành 

Phật? Ngoài việc khuyên bảo họ niệm Phật vãng sanh 

thế giới Cực Lạc, không có phương pháp nào thứ hai. 

Cho  nên  khuyên  bảo  chúng  sanh  niệm  Phật  vãng 

sanh, phải có trí tuệ cao độ, phải có phương tiện khéo 

léo. Đương nhiên có thể tin tưởng, có thể lý giải, có 

thể  tu  học,  vẫn  là  người  có  duyên,  không  có  duyên 

không thể độ. Nói lời nói này cũng đã có gần 50 năm 

trước, sắp gần 50 rồi. 

Các đồng tu Hồng Kông, tuổi tác lớn có lẽ còn 

ghi nhớ, lão thái thái của Tước sĩ Hà Đông niệm Phật 

vãng sanh. Người cả nhà tiên sinh Hà Thế Lễ là tín 

đồ Cơ Đốc kiền thành, Hà tiên sinh có tiếp nhận qua 

giáo  dục  Nho  gia  Trung  Quốc.  Riêng  mẫu  thân,  lão 

thái  thái  thì  tin Phật, nhưng  người cả  nhà họ tin Cơ 

Đốc giáo, nhưng cả nhà vẫn là có thể hòa thuận cùng 

ở  với  nhau,  người  nhà  đối  với  mẫu  thân  vẫn  có  thể 

tận  hết  hiếu  đạo.  Đó  là  do  đã  nhận  qua  giáo  dục 

truyền  thống  của  Trung  Quốc.  Hiện  tại  không  có 

nhận qua giáo dục này thì thật là khó nói. 

Lão  thái  thái  niệm  Phật  vãng  sanh  biết  trước 

giờ  chết,  nên  nói  với  con  trai  của  bà.  Hôm  bà  vãng 

98 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



sanh mời khách đến, bạn bè thân thích trong nhà đều 

mời  đến,  xem  bà  vãng  sanh,  đưa  tiễn  bà  đi.  Bà  yêu 

cầu người nhà, yêu cầu con trai con dâu, người trong 

nhà, bà nói:  “Trong gia đình chúng ta cả đời là tự do 

 tín  ngưỡng  tôn  giáo,  mỗi  người  tín  ngưỡng  của  mỗi 

 người không có chướng ngại, hôm nay mẹ sắp vãng 

 sanh,  các  con  đều  niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật  đưa 

 tiễn mẹ, cũng xem là tình mẹ con” . Đây là hợp tình 

hợp lý. Cho nên con trai con dâu của bà đều đồng ý. 

Vãng sanh hôm đó, khai một đại hội vãng sanh, nghe 

nói còn có ký giả phóng viên đến lấy tin. Lão thái thái 

này ở ngay trong tiếng niệm Phật của đại chúng, ngồi 

tĩnh tọa mà ra đi. Cho nên người cả nhà bà từ đó về 

sau  đều  niệm  Phật  không  còn  đến  giáo  đường  nữa, 

nhà  của  bà  quyên  tặng  để  làm  chùa.  Hiện  tại  gọi  là 

“Đông Liên Giác Uyển”, đây nơi xưa chính là nhà ở 

của bà. 

Lão thái thái này cao minh, đến sau cùng biểu 

diễn  để  cho  mọi  người  thấy,  xem  bạn  có  tin  hay 

không tin? Bình thường nói với bạn cũng không ích 

gì,  nói  không  thông,  dùng  phương  pháp  này  để  độ 

người cả nhà bà. Không chỉ độ người cả nhà, bởi vì 

tin tức này trên báo chương tạp chí đều có đăng lên, 

đã độ được rất nhiều người. Bình thường lão thái thái 

này không giảng kinh, không nói pháp, đến sau cùng 

là  hiện  thân  nói  pháp,  bạn  có  thấy  qua  không?  Làm 

cho người cả nhà bà, con trai  con dâu người cả nhà 

99 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





chính  mắt  xem  thấy.  Lão  thái  thái  ra  đi  bằng  cách 

nào,  rõ  ràng  tường  tận,  thông  suốt  thấu  đáo.  Đây 

chính là phương tiện khéo léo. 

Cho nên nếu bạn muốn độ người cả nhà bạn, thì 

cái phương pháp này tốt. Bạn muốn độ người cả nhà 

bạn, bạn phải nỗ lực niệm Phật, không thể công phu 

thấp  hơn  như  lão  thái  thái  Tước  Sĩ  Hà  Đông,  chí  ít 

cũng phải bằng với bà. Khi lâm chung không có bệnh 

khổ, biết được hôm nào thì ra đi, có thể ra thông báo 

mời thân bằng quyến thuộc của bạn mở đại hội vãng 

sanh,  sau  đó  mới  biết  cái  sự  việc  này  là  chân  thật 

không phải giả. 

Tôi chưa gặp mặt qua người nhà của Hà Đông, 

tuổi tác của họ lớn hơn nhiều so với tôi. Cái sự việc 

này là khi tôi ở Đài Trung học tập với Lão cư sĩ Lý 

Bỉnh Nam, ông thường hay dùng thí dụ này, để khích 

lệ  các  đồng  tu  chúng  tôi,  lấy  bà  làm  chứng  cứ,  làm 

chứng chuyển. 

Đây là thật không hề giả, bà có thể làm được. 

Vậy  thì  tại  vì  sao  chúng  ta  không  thể  làm  được? 

Chúng ta phải đi tầm cầu nguyên nhân mà bà có thể 

làm đến được, nguyên nhân chúng ta không thể làm 

được, để tiêu trừ ngay cái nguyên nhân mà chúng ta 

không làm được, còn cái nguyên nhân mà bà làm đến 

được  đó  chúng  ta  cũng  có  thể  học  đến  được,  thì 

chúng ta thành công thôi. Loại vãng sanh này, phẩm 

100 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



vị quyết định không thấp. 

Thực tế mà nói phương pháp lý luận đều ở trên 

bộ  kinh  này,  tại  vì  sao  cái  không  tốt  thì  nỗ  lực  học 

tập? Ngay trong một đời này liền có thể được đại viên 

mãn. 

Cho  nên  đây  là  nói  đến  cái  thiện  của  Thông 

giáo Bồ Tát. Thế nhưng Thông giáo Bồ Tát vô minh 

phiền não chưa đoạn, vẫn là ở trong mười pháp giới, 

chưa siêu việt mười pháp giới, cho nên vẫn không thể 

xem là cứu cánh viên mãn. 

Tốt rồi, thời gian hôm nay đã hết, chúng ta chỉ 

giảng đến đây thôi.  A Di Đà Phật! 


****** 

 













101 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 







(VCD 095) 

Phía trước chúng ta đã từng đọc đến đoạn:  “Nhĩ 

 thời Pháp Tạng, văn Phật sở thuyết, tất giai đổ kiến 

 khởi phát vô thượng, thù thắng chi nguyện” [Lúc bấy 

giờ,  Pháp  Tạng  nghe  lời  Phật  dạy  thảy  đều  thấy  rõ, 

khởi phát nguyện thù thắng vô thượng]. 

Chúng ta xem lại từ cái đoạn này mà phía trước 

chúng  ta  đã  từng  đọc  đến.  Bồ  Tát  Pháp  Tạng  thỉnh 

giáo với lão sư. Trên thực tế chúng ta tỉ mỉ quán sát 

tư  duy,  họ  đã  thỉnh  giáo,  chính  là  làm  thế  nào  đem 

công tác giúp đỡ tất cả chúng sanh, làm được rất viên 

mãn,  làm  được  rất  thỏa  đáng.  Hoằng  nguyện  của 

Ngài  thực  tế  là  không  thể  nghĩ  bàn.  Chúng  ta  đọc 

được ở trong kinh văn, Ngài muốn làm Phật, hơn nữa 

còn siêu vượt chư Phật. 

Ở trong kinh điển nhà Phật, chư Phật Như Lai, 

Thanh Văn, Duyên Giác, chư đại Bồ Tát, tóm lại mà 

nói,  đều  là  phát  ra  tâm  từ  bi  chân  thành  viên  mãn, 

bằng  lòng  vì  tất  cả  chúng  sanh  làm  việc,  giúp  đỡ 

chúng  sanh  lìa  khổ  được  vui.  Tam  giới,  lục  đạo  rất 

khổ,  trong  sáu  cõi  khổ  nhất  là  ba  đường  ác.  Thế 

nhưng sáu cõi nếu muốn so với pháp giới bốn thánh 

thì sáu cõi thống khổ, nhưng nhân thiên cũng không 

có gì vui đáng nói. Nên trên kinh đại thừa thường nói 

102 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 “Tam giới thống khổ”.   

Chúng sanh Dục giới “Khổ khổ, hoại khổ, hành 

khổ” thảy đều đầy đủ. 

Thiên  nhân Sắc giới  tuy là buông bỏ năm dục 

sáu trần rồi, buông bỏ “Tham,  Sân, Si, Mạn”, nhưng 

trong “Tham, Sân, Si, Mạn” này mới buông bỏ được 

hiện  hành  thô  trọng,  còn  phiền  não  vi  tế  vẫn  là  có, 

vẫn chưa đoạn hết. Các vị phải ghi nhớ, Sắc giới trở 

lên thì “Tham, Sân, Si”, ba loại phiền não này thì sân 

hận  đoạn  dứt,  không  có  sân  hận  và  cũng  không  có 

ngạo mạn. Do đây có thể biết, bạn tu hành có tu được 

tốt hơn, sức định sâu hơn, trí tuệ lớn hơn, bạn vẫn còn 

tâm sân hận, bạn vẫn còn tâm đố kỵ, khẳng định bạn 

ở Dục giới, bạn không đến được Sơ Thiền Thiên. 

Chúng ta đọc tụng kinh luận đối với những chỗ 

này phải đặc biệt lưu ý, quyết định không thể hàm hồ 

đọc qua loa. Cách đọc như vậy, chúng ta không được 

lợi  ích,  nhất  định  phải  cận  trọng, phải  cẩn  trọng  mà 

thể hội, tỉ mỉ mà quán sát. 

Đối  trị  tập  khí  tâm  bệnh  của  chính  chúng  ta, 

vạn nhất không nên cho rằng bình thường những việc 

không  vui  nho  nhỏ,  ví  như  xem  thấy  người khác  có 

việc  tốt,  trong  lòng  cũng  có  chút  không  dễ  chịu, 

không phải là đố kỵ sao? Cho rằng đây là những việc 

rất  nhỏ,  đều  không  có  lưu  ý.  Thế  nhưng  bạn  không 

103 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





biết  tích  lỗi  nhỏ  thì  biến  thành  lỗi  lớn,  tích  nghiệp 

nhỏ  liền  biến  thành  tội  nặng,  làm  sao  có  thể  không 

lưu  ý  chứ?  Làm  sao  có  thể  không  kiểm  điểm?  Tu 

hành chính là phải từ ngay chỗ nhỏ vi tế này, mỗi giờ 

mỗi phút đề cao cảnh giác. 

Người thế gian, thực tế mà nói, đa số người đều 

có cái bệnh chung, bởi vì cái thiện nhỏ thì cho rằng 

không  là  gì,  không  chịu  nỗ  lực  mà  làm,  cái  ác  nhỏ 

cũng cho rằng không hề gì, cũng là xem thường. Đây 

là  chướng  ngại  to  lớn  khiến  cho  chúng  ta  tu  hành 

không thể thành tựu. 

Pháp  Tạng  ở  ngay  chỗ  này  biểu  hiện  Ngài  tu 

hành    không  như  vậy,  Ngài  đích  thực  là  một  tấm 

gương tu hành tốt, tâm lượng lớn, phải bình đẳng phổ 

độ pháp giới tất cả chúng sanh, cho nên thành tựu của 

Ngài thù thắng không gì bằng. 

Ngày  nay  chúng  ta  muốn  vãng  sanh  thế  giới 

Cực Lạc, mở quyển kinh ra chính mình phải rõ ràng, 

phải tường tận. Tâm lượng của chúng ta không thể so 

với A Di Đà Phật, thì chí ít phải có gần giống thì mới 

có thể vãng sanh. Nếu như ngay đến tâm lượng gần 

giống cũng không có, thì cả đời này niệm Phật, vãng 

sanh là việc khó có được. Người chân thật mong cầu 

ngay trong đời này thấy Phật không thể không lưu ý. 

Cho  nên  chúng  ta  xem  thỉnh  pháp  của  Ngài, 

104 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tâm địa chân thành, lời nói biểu hiện khẩn thiết, Ngài 

mong cầu với lão sư. Lão sư cao minh, lão sư có thể 

dò  xét,  xem  thấy  có  một  học  trò  có  tâm  chân  thành 

đến  như  vậy,  đại  tâm,  đại  nguyệ,  đại  hạnh,  cho  nên 

mới  nói  cho  Ngài  nghe  Phật  pháp  viên  mãn,  hư 

không pháp giới tất cả cõi nước chư Phật, trong đây 

tánh tướng, lý sự, nhân quả, mỗi  mỗi  đều vì Bồ Tát 

Pháp Tạng giới thiệu. Thế Gian Tự Tại Vương Phật 

không  chỉ  giới  thiệu,  hơn  nữa  còn  ứng  tâm  nguyện 

của Ngài, đem mười phương cõi nước chư Phật triển 

hiện  ra ngay trước mặt  Ngài, để Ngài  thảy đều xem 

thấy. Cho nên chỗ này, kinh văn của hôm nay, Pháp 

Tạng nghe Phật nói ra  “Giai tất đổ kiến”  [Thảy đều 

thấy rõ]. Thế là  “Khởi phát thù thắng vô thượng chi 

 nguyện” [Khởi  phát  nguyện  thù  thắng  vô  thượng] .  

Câu này vô cùng là hiếm có, chân thật không cô phụ 

giáo huấn của lão sư, kiến lập đại sự nghiệp của Phật 

pháp. 

Đại đức xưa đem “Vô thượng thù thắng”, lược 

nói ra mấy sự việc, đó là: Y chánh trang nghiêm, thọ 

lạc của chúng sanh, quang minh vô lượng, thọ mạng 

vô  lượng.  Công  đức  danh  hiệu  không  thể  nghĩ  bàn, 

nhân  duyên  vãng  sanh  không  thể  nghĩ  bàn,  chỉ  cần 

đầy đủ “Tín-Nguyện-Hạnh” ba điều kiện,  “Phát tâm 

 bồ  đề,  nhất  hướng  chuyên  niệm”,   liền  có  thể  vãng 

sanh. Sanh đến thế giới Tây Phương Cực Lạc lợi ích 

thù  thắng  không  gì  bằng.  Câu  này  chính  là  tổng 

105 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





cương lĩnh của 48 nguyện phía sau, 48 nguyện chẳng 

phải  là  đầy  đủ  “Vô  thượng  thù  thắng  chi  nguyện”, 

cho nên một câu sáu chữ này, chính là đề mục của 48 

nguyện, là tổng cương lĩnh của 48 nguyện, chân thật 

là vô thượng thù thắng, siêu việt chư Phật Như Lai. 

Hôm  nay  chúng  ta  lại  xem  tiếp  tục  của  đoạn 

kinh  văn:   “Ư  bỉ  thiên  nhân,  thiện  ác  quốc  độ  thô 

 diệu,  tư  duy  cứu  cánh”   [Với  thiên,  nhân,  thiện,  ác, 

quốc độ thô, diệu]. 

“Bỉ” chính là chỉ hư không pháp giới, vô lượng 

vô  biên  cõi  nước  chư  Phật.  Kinh  văn  phía  trước  nói 

210 ức, nhưng 210 ức là biểu pháp, không phải là số 

tự, là đại biểu đại viên mãn. 

Pháp  Tạng  ở  chỗ  này,  đưa  ra  mấy  câu  nói, 

chúng ta phải đặc biệt lưu ý. Chúng ta học Phật học 

cái  gì?  Chúng  ta  tu  hành  tu  cái  gì?  Bạn  xem  thấy 

Ngài, đối với chánh báo, “Thiện, Ác” nhân duyên, y 

báo,  cõi  nước  “Thô,  Diệu”.  “Thiện,  Ác”  là  nhân, 

“Thô, Diệu” là quả. Nhân thông y chánh, quả cũng là 

nói y chánh. Nếu như chúng ta ở nơi đây, chân thật 

có cái cái lãnh ngộ, chúng ta học là cái gì? Học chính 

là thiện ác nhân quả, thô diệu quả báo, hiểu rõ cái đạo 

lý này, hiểu rõ những chân tướng sự thật này. Bồ Tát 

Pháp Tạng ở câu sau cùng “Tư duy cứu cánh”, Ngài 

nghĩ là những việc này. 

106 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Người  học  Phật  chúng  ta,  cái  nghĩ  mỗi  ngày 

cũng không ngoài những việc này. Lý hội trưởng nơi 

đây, ông cũng ngày ngày đang nghĩ, ông thường hay 

nói với tôi, buổi tối ngủ nghỉ rất ít, nửa đêm thức dậy 

thì liền nghĩ, nghĩ cái gì? Làm thế nào xây xong thôn 

Di  Đà,  tiếp  dẫn  đại  chúng  vào  trong  đó  niệm  Phật. 

Đại  chúng  là  chánh  báo,  thôn  Di  Đà  là  y  báo,  cũng 

đang “Tư duy cứu cánh”. 

Chúng  ta  học  cái  gì?  Phật  pháp  dạy  chúng  ta 

tùy  duyên,  nếu  có  cái  cơ  hội  này,  vậy  đương  nhiên 

làm được càng lớn càng tốt. Bạn xem cơ duyên của A 

Di  Đà  Phật  thù  thắng,  Ngài  có  thể  kiến  tạo  thế  giới 

Cực  Lạc,  duyên  của  Lý  cư  sĩ  tương  đối  yếu,  chỉ  có 

thể xây một cái giảng đường, xây một cái Niệm Phật 

Đường, xây một thôn Di Đà. 

Nếu  như  phước  báo  chúng  ta  kém  hơn,  ngay 

đến chút này cũng làm không được, thì làm thế nào 

làm  cho  gia  đình  của  bạn  xây  dựng  thành  Tịnh  Độ, 

người cả nhà bạn là chánh báo, một cái gia đình là y 

báo, làm thế nào có thể khiến cho người cả nhà của 

chính mình hiểu rõ nghiệp nhân thiện ác, sau đó mới 

hưởng  thụ đến  quả  báo  của  thô  diệu. Nếu  như  nhân 

thiện, y chánh đều diệu, diệu thì tốt, nếu như nhân bất 

thiện, quả báo của y chánh thì thô, thô thì không tốt. 

Đây là đưa ra cho chúng ta một tổng cương lĩnh 

tu học, tổng cương lĩnh vô cùng quan trọng. Chúng ta 

107 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





đọc kinh luôn luôn là lơ là ở chỗ này, cho rằng đây là 

việc  của  Pháp  Tạng  Tỳ  kheo,  dường  như  là  không 

liên quan gì với chúng ta. Vậy thì chúng ta học Phật 

lúc nào mới chân thật đạt được lợi ích thù thắng của 

Phật  pháp? Bạn luôn luôn như những chỗ này để lỡ 

qua trước mặt. 

Trong  câu  này,  then  chốt  chính  là  ở   “Thiện, 

 Ác”.   Người  xưa  chú  giải  đối  với  câu  này  rất  nhiều, 

chúng ta chỉ lấy riêng Thiên Thai cũng đã vì chúng ta 

nói  ra  sáu  loại  thiện  ác  để  cho  mọi  người  làm  tham 

khảo. Đại sư  Thiên Thai nói: 

Sáu loại thiện ác. 

 Loại thứ nhất: “Nhân, Thiên chi thiện”  

5  giới  10  thiện  là  cái  thiện  của  trời  người. 

Chúng  ta  phải  tường  tận  đối  với  những  đạo  lý  này, 

phải tường tận đối với giới hạnh giới tướng. Phải ghi 

nhớ rõ ràng ở ngay trong cuộc sống thường ngày, đối 

nhân  xử  thế  tiếp  vật,  khởi  tâm  động  niệm,  ý  niệm 

giáo  huấn  của  5  giới  thiện  phải  đề  khởi  lên,  quyết 

định  không  thể  trái  ngược.  Nếu  như  tạo  tác  mười 

nghiệp bất thiện, mười ác nghiệp, quả báo quyết định 

ở ba đường ác. 

Thế nhưng bạn cần phải ghi nhớ, cho dù bạn 5 

giới 10 thiện tu được rất viên mãn, bạn đời sau sanh 

108 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thiên hưởng phước trời, phước trời hưởng hết rồi thì 

phải làm sao? Các vị cần phải ghi nhớ, ở trên trời tu 

thiện rất khó, người trời thân ngữ ý đều thiện, nên ở 

vào hoàn cảnh đó tu thiện  không dễ dàng, vì  đều là 

hưởng phước, họ cũng sẽ không tạo  ác nghiệp. Hay 

nói  cách khác phước hưởng hết  rồi, trong A Lại  Da 

Thức của họ vô lượng kiếp đến nay những chủng tử 

ác  này  quá  nhiều,  cho  nên  khi  người  trời  thọ  mạng 

hết rồi, chủng tử ác nghiệp trong A Lại Da Thức khởi 

hiện  hành,  cái  chủng  tử  này  khởi  hiện  hành  liền  lôi 

kéo họ đi vào ba đường. Cái sự việc này, ở trong kinh 

điển Phật giảng nói rất nhiều. Do đây có thể biết cái 

thiện này, thiện của trời người là rất có hạn. Hơn nữa 

thời  gian  tuyệt  nhiên  không  quá  dài,  nên  nó  không 

phải là chân thiện. 

Cho nên giáo học của Phật có ba mục tiêu. 

 Việc thứ nhất: Dạy chúng ta đoạn ác tu thiện. 

Hy  vọng  chúng  ta  có  thể  giữ  lấy  thân  người, 

không đọa ba đường ác. Đây không phải là mục tiêu 

chân thật, mà đây là phương tiện quyền xảo của giáo 

học. 

 Việc  thứ  hai:  Sau  khi  được  thân  người,  quan  trọng 

 nhất là phá mê khai ngộ. 

 Cái gì là mê? 

109 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Chúng ta nói lời dễ hiểu hơn, tự tư tự lợi là mê, 

tham sân si mạn là mê. 

Chúng  ta  có  hay  không?  Khởi  tâm  động  niệm 

đều là muốn lợi ích cho chính mình. Cho dù bạn ở thế 

gian làm rất nhiều việc tốt, hành vi tốt, giúp đỡ xã hội, 

giúp  đỡ  chúng  sanh,  nhưng  mục  đích  hành  thiện  của 

bạn là lý do gì? Hy vọng chính mình được phước báo, 

ta  tu  tài  bố  thí  hy  vọng  được  tài  phú  càng  nhiều;  tu 

pháp bố thí, hy vọng được thông minh trí tuệ; tu vô úy 

bố  thí,  hy  vọng  được  khỏe  mạnh  sống  lâu,  toàn  là  vì 

chính  mình.  Đây  không  phải  là  chân  thiện.  Cái  tâm 

lượng này rất nhỏ nên không thể ra khỏi Tam giới mà 

bạn vẫn là đang  mê, bạn  chưa khai ngộ. Sau khi ngộ 

rồi, đoạn ác tu thiện là vì chúng sanh, không vì chính 

mình. 

Có lẽ có người nói tu thiện có thể là vì chúng 

sanh, vậy đoạn ác có quan hệ gì với chúng sanh? Làm 

sao có thể nói đoạn ác cũng vì chúng sanh? Đoạn cái 

ác, làm tấm gương cho chúng sanh đang làm ác, mọi 

người chúng ta đều làm ác,  “Tôi hồi đầu rồi, tôi giác 

 ngộ  rồi,  tôi  đã  quay  đầu,  các  người  cũng  nên  hồi 

 đầu” .  Trong  ngạn  ngữ  thường  nói:   “Hiện  thân  nói 

 pháp” ,  làm  tấm  gương  tốt  cho  đại  chúng  xã  hội, 

không còn vì chính mình. 

 Việc thứ ba: Đối với cái thế gian này tất cả các pháp, 

110 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 thể  tánh,  hiện  tướng,  rõ  ràng  tường  tận,  thông  suốt 

 thấu đáo. 

Đây là tiếp nhận giáo huấn của Phật đà, tâm địa khai 

mở,  biết  được: “Tất  cả  các  pháp  duyên  khởi  tánh 

 không, liễu bất khả đắc” , người này mới giác ngộ. 

 Loại thứ hai: “Tiểu thừa chi thiện”  

Sau khi giác ngộ họ liền mong cầu thoát khỏi sáu 

cõi luân hồi, lìa khỏi Tam giới. Đây là thiện  của Nhị 

thừa, thông minh nhiều hơn so với phàm phu sáu cõi. 

Thế nhưng người Nhị thừa, tuy là cũng vui lòng 

giúp đỡ người khác, thế nhưng là bị động, không phải 

là chủ động. Cho nên nếu cùng với Bồ Tát so sánh thì 

thiện  của  họ  thì  thấp  hơn  nhiều  so  với  Bồ  Tát,  nên 

hướng  lên  trên  thì  Bồ  Tát  thiện,  Nhị  thừa  không 

thiện. 

 Loại thứ ba: “Thiện của Bồ Tát tiểu thừa”  

  

Tiểu thừa có Bồ Tát, không chỉ có Bồ Tát, Tiểu 

thừa  cũng  có  Phật.  Thiên  Thai  tông  nói  “Tạng-

Thông-Biệt-Viên”, Tạng giáo chính là Tiểu thừa. Cho 

nên Tạng giáo có Phật, Tạng giáo có Bồ Tát. Bồ Tát 

ở  trong  Tạng  giáo,  đích  thực  có  hành  vi  từ  bi  giúp 

đời, đây là thiện. 

Thế nhưng Tạng giáo chúng ta biết, phiền não 

111 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





của  họ  chưa  đoạn  hết.  Họ  từ  bi  giúp  đời,  quảng  độ 

chúng sanh, đây là thiện; Phiền não chưa đoạn hết, đó 

chính  là  ác,  nên  họ  không  thể  siêu  vượt  mười  pháp 

giới,  đây  là  ác.  Hướng  lên  trên  mà  so  thì  họ  là  ác, 

hướng xuống mà nhìn họ là thiện. Cho nên thiện  ác 

có đẳng cấp, bạn là ở đẳng cấp nào? Ở tầng thứ nào 

chúng ta không thể không rõ ràng. 

 Loại thứ tư: “Thông giáo tam thừa chi thiện” 

Bồ  Tát  thông  giáo.  Thông  giáo  là  phía  trước 

thông  Tiểu  thừa,  phía  sau  thông  Đại  thừa,  nhưng 

cũng chưa kiến tánh. 

Thế  nhưng  họ  kiến  tư  phiền  não  đoạn  rồi,  có 

thể tự hành hóa tha, đây là thiện, nhưng đối với lý của 

trung đạo   Đệ nhất nghĩa đế, họ không rõ ràng. Hay 

nói cách khác nếu như chúng ta nói vọng tưởng, phân 

biệt,  chấp  trước,  thì  họ  là  xả  bỏ  chấp  trước,  nhưng 

phân  biệt  còn  đó.  Bởi  vì  có  phân  biệt  thì  không  thể 

thấy được cái lý trung đạo, kiến giải vẫn cứ là đọa ở 

hai bên, vô minh một phẩm cũng chưa đoạn. Cho nên 

ở  trong  kinh  luận  Phật  gọi  họ  là   “Ngoại  phàm”.  

Phàm phu, chúng ta là  “Nội phàm”  phu. Trong ngoài 

[nội, ngoại] từ đâu mà phân? Từ sáu cõi luân hồi mà 

phân:  Sáu  cõi  luân  hồi  chúng  sanh  ở  bên  trong  là 

“Nội phàm”; bên ngoài sáu cõi nhưng không thể siêu 

việt  mười  pháp  giới,  gọi  là  “Ngoại  phàm”,  ngoại 

phàm chính là pháp giới bốn thánh. 

112 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Siêu  việt  được  mười  pháp  giới,  vậy  mới  trở 

thành  thánh  nhân.  Trên  kinh  Hoa  Nghiêm  nói  41  vị 

Pháp  Thân  Đại  Sĩ,  đó  là  thánh  nhân,  họ  siêu  việt 

mười pháp giới, phá một phẩm vô minh, chứng một 

phần pháp thân, tâm lượng liền không như nhau. 

Cho  nên  Phật  của  Thông  giáo,  Bồ  Tát  của 

Thông giáo, cùng so với bên trên họ vẫn là ác, so với 

bên dưới thì họ là thiện, cùng so với bên trên thì họ 

chính là ác. 

 Loại thứ năm: “Biệt giáo Bồ Tát chi thiện”  

Biệt  giáo  là  thuần  túy  Đại  thừa  không  giống 

như Thông giáo, loại Bồ Tát này đối với chân tướng 

của  vũ  trụ  nhân  sanh  họ  rõ  ràng  tường  tận,  đây  là 

thiện.  Bồ  Tát  Địa  thượng  trong  Biệt  giáo  thấy  được 

tánh rồi, cũng là phá một phẩm vô minh, chứng một 

phần chân tánh. Thấy một phần chân tánh, Sơ địa của 

Biệt giáo, ở tầng thứ đoạn phiền não mà nói là cùng 

tương đồng với Viên giáo Sơ Trụ Bồ Tát, chứng một 

phần pháp thân, Bồ Tát Thập Địa của Biệt giáo chính 

là Bồ Tát Thập trụ10 của Viên giáo; Bồ Tát Đẳng giác 

của Biệt giáo chính là Bồ Tát Sơ Hạnh11 vị của Viên 

giáo; Phật của Biệt giáo chính là Bồ Tát Nhị Hạnh12 

vị của Viên giáo. Như vậy 41 phẩm Vô minh, đã phá 

12 phẩm là Phật Biệt giáo. 

 Loại thứ sáu: “Viên giáo Bồ tát chi thiện”  

113 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Thế  nhưng  Phật  của  Biệt  giáo  cùng  với  Thiện 

của Viên giáo mà so sánh, thì lại kém rất xa. Cho dù 

là Biệt giáo Bồ Tát Địa thượng đến Phật13, đây có 12 

ngôi  thứ,  cùng  tương  đồng  với  Thập  trụ,  Nhị  hạnh 

của  Viên  giáo.  Đây  là  nói  công  phu  đoạn  chứng 

tương  đồng,  nhưng  trí  tuệ  không  tương  đồng,  tâm 

lượng không tương đồng. 

Tâm  lượng  của  Viên  giáo  chính  là  nhà  Phật 

chúng ta thường hay đọc sớ văn, phía trước có 2 câu 

 “Tâm trùm hư không, lượng khắp pháp giới” , đó là 

tâm lượng của hàng Viên giáo. Hàng Biệt giáo không 

có cái tâm lượng này. Tâm lượng của Biệt giáo Phật 

Bồ Tát là rất lớn so với tâm lượng của chúng ta, tâm 

lượng của các Ngài, có thể nói là một cái đại thiên thế 

giới, tư duy [người ngày nay gọi là tư duy], phạm vi 

tư duy, tâm lượng tư  duy, là lấy  tam thiên  đại  thiên 

thế  giới  tất  cả  chúng  sanh,  vì  chúng  ta  mà  khảo 

lượng.  Phật  Bồ  Tát  Biệt  giáo,  không  được  như  vậy 

Phật Bồ Tát của Viên giáo, khảo lượng của các Ngài 

là Tận hư không, khắp pháp giới, tất cả chúng sanh, 

vậy làm sao như nhau được? 

Buổi tối hôm qua, Hải Hạp Thời báo có mấy vị 

ký giả đến phỏng vấn, hỏi chúng ta có thăm viếng các 

tôn giáo khác. Chúng ta cũng tặng một số tiền để họ 

làm việc từ thiện. Họ hỏi chúng ta tại vì sao phải làm 

như vậy? Tôi nói không gì khác cả, đây là việc chúng 

ta nên làm. Tại vì sao phải nên làm? Sự nghiệp phúc 

114 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



lợi  xã  hội  là  mỗi  một  người  chúng  ta  phải  nên  làm, 

giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn cũng là việc chính 

chúng ta phải nên làm. Hiện tại họ đang làm thay cho 

chúng ta, chúng ta mong cầu còn không được, làm gì 

có đạo lý không tận tâm tận lực đi giúp đỡ họ chứ? 

Họ  nói: “Tâm  lượng  của  các  vị  quá  lớn,  đều  có  thể 

 nghĩ  đến  đại  chúng  xã  hội” .  Đúng!  Nghĩ  đến  đại 

chúng xã hội, tâm lượng vẫn không xem là lớn, chí ít 

phải nghĩ đến hết thảy địa cầu, tất cả chúng sanh khổ 

nạn toàn thế giới này. Đây là tâm lượng gì vậy? Xin 

nói với các vị cái thiện của trời người. Không thể so 

được với Tiểu thừa. 

Cho nên sáu loại thiện mà đại sư Thiên Thai đã 

nói,  càng  hướng  lên  trên  cao,  cảnh  giới  khảo  lượng 

càng lớn, cho đến Bồ Tát Viên giáo, khảo lượng của 

họ là tận hư không khắp pháp giới, tất cả chúng sanh 

đều  bình  đẳng  từ  bi,  không  có  giới  hạn.  Chúng  ta 

muốn  siêu  vượt  quần  chúng,  chủng  tộc  khác  nhau, 

siêu  việt  tôn  giáo,  siêu  việt  giới  hạn  của  quốc  gia, 

dùng tâm thanh tịnh, tâm từ bi, tâm đại từ bi để khảo 

lượng, chính chúng ta có bao nhiêu năng lực thì làm 

bấy nhiêu sự việc, vì tất cả chúng sanh mà làm. Tâm 

lượng của bạn lớn, trong Phật  pháp gọi  là công đức 

càng lớn. Công đức lớn nhỏ, không ở sự việc lớn hay 

nhỏ, không ở chỗ ra tiền ra sức bao nhiêu, mà ở ngay 

tâm lượng của bạn. Người tâm địa chân thành, thanh 

tịnh, bình đẳng, từ bi, bạn thấy họ ở ngay trong cuộc 

sống thường ngày làm việc thiện nhỏ nhưng công đức 

115 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





mà  họ  làm  ra  là  không  thể  nghĩ  bàn.  Vì  sao  vậy? 

Xứng tánh, tâm lượng cứu cánh viên mãn chính là tự 

tánh,  “Tâm  trùm  hư  không,  lượng  phắp  pháp  giới” , 

đó là tự tánh. Bạn dùng cái tâm hạnh như vậy, không 

luận làm bất cứ việc gì, bạn bố thí dù chỉ một xu tiền, 

thậm  chí  trên  người  không  có  tiền,  nhưng  xem  thấy 

việc  tốt  của  người  khác,  chắp  tay  hoan  hỉ  tán  thán, 

công đức đều là vô lượng vô biên. 

Do  đây  có  thể  biết  Phật  Bồ  Tát  viên  đốn  đại 

giáo,  mỗi  niệm  đều  tu  vô  lượng  vô  biên  công  đức. 

Phàm  phu  chúng  ta  có  thể  hay  không?  Có!  Chỉ  cần 

mở rộng tâm lượng thì có thể. Biết được tất cả pháp 

của thế gian này không phải là chân thật, là hư vọng, 

những cái giả tướng này chỉ là thoáng qua trước mắt 

chúng ta mà thôi. Người có trí tuệ, người thông minh, 

hiểu rõ cái đạo lý này, thấu suốt chân tướng sự thật, 

nắm lấy cơ hội, thành tựu vô lượng vô biên công đức. 

Người  ngu  muội,  luôn  luôn  là  để  cho  cơ  hội  đi  qua 

ngay trước mắt, không những không biết nắm lấy cơ 

hội tích lũy công đức, hơn nữa còn tạo tác vô lượng 

tội nghiệp. 

Con người ở thế gian, tất cả chúng sanh ở thế 

gian, ai mà không tham hưởng thụ? Con người vì sao 

mà sống? Vì hưởng thụ mà sống, đây là lời thật. 

 Cái gì là hưởng thụ chân thật? 

116 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Các vị cho rằng chính mình có được hưởng thụ 

của năm dục sáu trần, hưởng thụ, tài, sắc, danh, thực, 

thuỳ,  cho  rằng  đó  là  thật,  là  vui  hưởng  chân  thật. 

Thực tế đây không phải là hưởng thụ chân thật.  “Tài, 

 sắc,  danh,  thực,  thuỳ” ,  Phật  gọi  là   “Năm  điều  gốc 

 của địa ngục” , bạn ham muốn cái hưởng thụ này, bạn 

liền bị năm cái điều gốc sỏ mũi kéo vào, thử hỏi xem, 

bạn có thể hưởng thụ được bao nhiêu ngày? Quả khổ 

phía  sau  nói  không  ra  lời,  bạn  có  xem  thấy  hay 

không? 

Thánh nhân, người có trí tuệ lớn, người triệt để 

giác ngộ, nói với chúng ta: “Lạc thọ chân thật là giúp 

 đỡ người khác” , giúp người làm vui, đây là gốc. Cho 

nên  chư  Phật  Bồ  Tát  làm  cho  chúng  ta  xem,  tuyệt 

nhiên không phải cố ý làm ra dáng vẻ để cho chúng ta 

xem,  các  Ngài  là  thật,  chính  mình  trải  qua  đời  sống 

rất kham khổ, giúp người khác được an vui, đó là đại 

an vui, đại tự tại. Phàm phu chúng ta không thể nào 

hiểu  ra  được,  không  thấy  được  thọ  dụng  của  thánh 

hiền Phật Bồ Tát, chỉ xem thấy người thế gian hưởng 

phước, sống trong đời sống cho là vinh hoa phú quí, 

hoàn  toàn  không  biết  được  đời  sống  thú  vui  của 

người chân thật có học vấn, có trí tuệ. 

Chúng ta đọc được ở trên kinh, người thế gian 

không  có  năng  lực  tán  Phật.  Vì  sao  vậy?  Phật  quá 

cao,  bạn  ngước  cũng  ngước  không  tới,  bạn  làm  sao 

mà  tán  thán  Ngài?  Cho  nên  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

117 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





cũng  đành  phải  chính  mình  tán  thán  chính  mình, 

 “Quy y Phật nhị túc tôn”.  Đây là Phật chính mình tán 

thán chính mình. Bạn hiểu được “Nhị túc” là gì? Là 

trí  tuệ,  là  phước  báo,  hai  thứ  đều  viên  mãn.  Phước 

báo là đại an lạc, đại an lạc thù thắng không gì bằng, 

đại  lạc  cứu  cánh  viên  mãn,  đó  là  phước  báo.  Phàm 

phu chúng ta không thấy ra được, không thể nào thể 

hội ra được. Vì sao vậy? Thích Ca Mâu Ni Phật năm 

xưa  thị  hiện  ở  thế  gian  này,  đời  sống    của  Ngài  rất 

kham khổ, ba y một bát, nửa ngày ăn một bữa, dưới 

gốc cây ngủ một đêm. Đó là tướng phước báo an vui 

đạt đến cứu cánh viên mãn. Chúng ta thấy rồi lại cho 

là ngày tháng này quá khổ, chúng ta không bằng lòng 

sống  như  vậy.  Nhưng  đây  chân  thật  an  vui.  Bạn 

không  thể  lý  giải,  bạn  không  thể  tiếp  nhận,  đương 

nhiên bạn cũng sẽ không tiếp nhận. Đây chính là khác 

biệt của phàm thánh trí ngu. Chỗ khác nhau ngay chỗ 

này. 

Chúng ta học Phật, muốn chân thật khai mở trí 

tuệ,  phải  tỉ  mỉ  mà  quán  sát  hành  nghi  của  Phật  Bồ 

Tát, sâu sắc mà lĩnh hội, bạn phát hiện ra đó là chân 

lạc.  Tôi,  Phật  lúc  giảng  giải  cũng  đã  nói  qua  nhiều 

lần, thân tâm tự tại, tâm địa thanh tịnh, không nhiễm 

một trần. 

Cái gì là an vui nhất? Trong lòng không có việc 

gì, thì an vui. Cho nên người xưa thường nói “Nhiều 

 việc không bằng ít việc, ít việc không bằng không có 

118 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 việc gì”.  Phàm phu là nhiều việc, Nhị thừa là ít việc, 

Phật Bồ Tát là không việc gì. Bạn làm sao có thể thể 

hội được? Không việc gì, ngày ngày vì tất cả chúng 

sanh biểu diễn, vì tất cả chúng sanh nói pháp, vẫn là 

vô sự. Thân-Ngữ-Ý ba nghiệp thường trụ trong Tam 

muội, thường trụ không tịch, chưa từng dao động bao 

giờ.  Hay  nói  cách  khác  chưa  từng  khởi  tâm  động 

niệm,  chưa  từng  phân  biệt  chấp  trước,  đây  là  thiện 

của Viên giáo Bồ Tát. 

Cho  nên  Bồ  Tát  Biệt  giáo  cùng  so  với  Viên 

giáo, chỉ dù công phu đoạn chứng gần bằng nhau, gần 

như  nhau, nhưng trí tuệ hoàn toàn không như nhau. 

Viên  giáo  mới  chân  thật  đối  với  Phật  trong  tất  cả 

kinnh giáo đại thừa, nói ra lý viên mãn vi diệu. Đây 

là cái thiện chân thật, đây mới là chân thiện. Nếu như 

chúng ta nói thiện ác, nói cái tiêu chuẩn thiện ác, Phật 

Bồ  Tát  viên  đốn,  họ  mới  khế  nhập  tiêu  chuẩn  tuyệt 

đối. 

Căn tánh viên đốn rất là hi hữu, rất là đáng quí, 

thế  nhưng  các  vị  phải  nên  biết,  căn  tánh  viên  đốn 

không  phải  thiên  tánh.  Do  đâu  mà  có?  Cũng  là  từ 

huân tập thành tựu. Cách nói này, nói rõ chúng ta mỗi 

một người đều có phần. Cho nên vạn nhất không nên 

có cái ý niệm sai lầm, họ là căn tánh viên đốn, thượng 

căn lợi trí, còn căn tánh của chúng ta không được, tự 

xem thường chính mình, vậy thì sai rồi. 

119 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Tốt rồi, thời gian hôm nay đã hết, chúng ta chỉ 

giảng đến đây thôi. 

A Di Đà Phật! 


****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

120 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 096) 

Thiện  đạo  Đại  sư  ở  trong  chú  giải  “Quán  Vô 

lượng Thọ Phật Kinh” nói với chúng ta  “Chín phẩm 

 vãng sanh, đều là ở duyên ngộ không như nhau”.  Câu 

nói này có thể dẫn ra, căn tánh của năm thừa cũng ở 

duyên ngộ không đồng nhau. 

Câu nói này rất hay, đích thực có thể làm phấn 

chấn lòng người: Chúng ta là người căn tánh hạ liệt, 

có  thể  hướng  lên  trên,  có  thể  y  chỉ  thiện  tri  thức, 

nương  vào  bạn  lành,  duyên  của  chúng  ta  thù  thắng, 

làm cho căn tánh thấp kém của chúng ta cũng có thể 

nâng  lên  đến  thượng  căn;  Thế  nhưng  gặp  duyên 

không như nhau, chúng ta lại sẽ sanh ra nghi hoặc, đó 

chính  là   “Thiện  hữu  có  thể  gặp  không  thể  cầu”.  Ta 

muốn gần thiện tri thức, ta đến nơi đâu để tìm? Ai là 

thiện hữu? Nếu như chúng ta hướng ngoại mà tìm, thì 

khó.  Khó  ở  chỗ  nào?  Phật  thường  nói:   “Ngoài  tâm 

 mà cầu, thì không thể có được”.  Câu nói này rất sâu. 

Chúng ta luôn luôn là nghe đến câu nói này thì y văn 

giải  nghĩa,  “Ngoài  tâm  cầu  pháp,  vô  hữu  thị  xứ”14, 

tốt rồi! Không có chỗ cầu, dứt khoát cũng không cầu, 

nhưng  lại  vẫn  có  một  câu  nói: “Phật  thị  môn  trung, 

 bất  xả  nhất  nhân”15.   Nếu  bạn  đem  hai  câu  này  liên 

kết lại thì bạn có chỗ ngộ, ngộ gì? Từ trong nội tâm 

mà cầu, bạn chính mình chân thật phát tâm, đây là từ 

bên trong mà cầu, không từ bên ngoài, tự nhiên được 

121 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Phật,  Bồ  Tát  cảm  ứng.  Bạn  từ  bên  trong  mà  cầu  là 

cảm,  Phật  Bồ  Tát  liền  có  ứng.  Phật  Bồ  Tát  là  bạn 

lành, chúng ta muốn cầu thiện tri thức, cầu bạn lành, 

đây không phải là một phương pháp rất tốt hay sao? 

Vấn đề là bạn không chịu hướng nội mà cầu, vậy thì 

không còn cách nào, hướng nội mà cầu. 

 Làm thế nào mà cầu pháp? 

Tôi  nói  với  các  vị  được  đơn  giản,  nói  được 

tường tận hơn một chút.  “Hiếu học”  hai chữ này, đó 

chính  hướng  nội  mà  cầu.  Bạn  chân  thật  có  cái  tâm 

hiếu học, liền sẽ cảm động Phật Bồ Tát đến giúp đỡ, 

cảm động tất cả thiện hữu. Còn bạn không hiếu học, 

thì dù thiện tri thức có tốt hơn, chư Phật Bồ Tát cũng 

không thể giúp được. 

Phật  pháp là sư đạo, thế xuất  thế gian  sư đạo, 

đều là  “Chỉ văn lai học, vị văn vãng giáo”  16, chỉ cần 

bạn  chính  mình  chân  thật  hiếu  học,  duyên  liền  đầy 

đủ. Bạn thân cận một lão sư tốt, tất nhiên vị lão sư tốt 

này, những bạn hữu của ông ấy cũng đều là lão sư tốt. 

Những  người  này  thường  hay  cùng  nhau  tụ  hội, 

thường  hay  cùng  nhau  nói  chuyện,  cũng  sẽ  nói  đến 

những học trò mà họ đã tiếp xúc, thái độ tu học của 

những học trò này, họ cũng thường hay làm đề tài để 

nói. Bạn hiếu  học, vị  thầy giáo  này sẽ tán  thán bạn, 

rất nhiều  thầy giáo, đều nghe nói  có một  người như 

vậy,  bạn  thân  cận  thiện  hữu,  thiện  hữu  này  liền  sẽ 

122 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



càng ngày  càng nhiều. Như Thiện  Tài  Đồng Tử   53 

đồng  tham,  những  vị  thầy  này  một  người  giới  thiệu 

cho bạn một người, thì sẽ quen biết rất nhiều, nếu bản 

thân bạn không hiếu học, vậy thì không còn cách nào. 

Cho nên then chốt ở hiếu học, hiếu học chính là cảm, 

năng cảm, tất cả thiện hữu đến giúp đỡ bạn, đó chính 

là năng ứng, chúng ta học tập  phải  từ ngay chỗ này 

mà  bắt  tay  vào.  Trong  học  tập  có  thú  vui  chân  thật, 

nếu  người  không  có  tâm  hiếu  học,  không  có  hạnh 

hiếu học, họ không thể hội được. 

“Luận  Ngữ”,  các  vị  mở  ra  câu  thứ  nhất   “Học 

 nhi  thời  tập  chi,  bất  diệc  thuyết  hồ”17,  chính  là  tán 

thán  hiếu  học.  Hay  nói  cách  khác  “Luận  Ngữ”  mở 

đầu một đoạn nhỏ, cùng như trong Phật pháp nói thân 

cận  bạn  tốt,  ý  nghĩa  cũng  là  tương  đồng.  Cảm  ứng 

đạo giao là tự nhiên, thành tựu rồi. 

 “Phật thị môn trung, bất xả nhất nhân” , đây là 

hoằng nguyện của chư Phật Bồ Tát, thiện tri thức, đều 

là  bổn  nguyện  của  họ.  Tứ  hoằng  thệ  nguyện  các  vị 

đều rất quen thuộc, bổn nguyện  “Chúng sanh vô biên 

 thệ  nguyện  độ” ,  các  Ngài  làm  sao  có  thể  bỏ  đi  một 

người? 

Ngày nay chúng ta nói “Không gặp được thiện 

tri thức”. Lời nói này là nói sai rồi, tại vì sao không 

gặp  được  thiện  tri  thức?  Không  chịu  học.  Còn  chân 

thật  hiếu  học,  thì  bạn  sẽ  thường  gặp  thiện  tri  thức. 

123 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Ngày ngày cùng ở chung với thiện tri thức, chưa từng 

rời khỏi thiện tri thức. Tôi nói lời này cùng với mọi 

người đều là thành thật. 

Ngày nay chính tôi có được chút thành tựu nhỏ, 

không  gì  khác  hơn,  thực  tế  mà  nói  là  hiếu  học.  Tôi 

đối với năm dục sáu trần thế gian, loại đời sống hoan 

lạc này, cả đời không hề hưởng thụ qua, cả đời đều ở 

trong học tập. Khi tôi còn trẻ, ưa thích thân cận thiện 

tri thức, đối với người có đạo đức, người có học vấn, 

tôi rất là ngưỡng mộ. Chỉ cần tôi có chút thời gian, tôi 

liền  đến  thân  cận  người  đó,  nghe  giáo  huấn  của  họ. 

Cho nên đời sống khi còn trẻ của tôi rất là đơn thuần, 

chỗ mà tôi đi đến, gần như chỉ có ba nơi cố định, đó 

là: Nơi thứ nhất là nới những vị giáo thọ danh tiếng, 

chỉ  cần tôi  có thời gian, tôi đến thăm viếng họ;  Nơi 

thứ hai là thư viện; Nơi thứ ba là nhà sách. Các nơi 

khác tôi thảy đều không đi. Tôi ở Đài  Bắc, ông chủ 

các nhà sách của Đài Bắc đều quen biết tôi, tôi xem 

thấy  sách  hay  thì  có  thể  mang  đi,  có  thể  mượn  về 

xem,  mà  không  cần  phải  đóng  tiền  đặt  cọc,  họ  đều 

biết tôi, vì tôi có tiền thì tôi nhất định đến trả cho họ. 

Họ đều rất ái hộ đối với tôi, chịu hiệp trợ. 

Còn  trong  những  khu  vui  chơi,  không  thể  tìm 

được  tôi.  Tôi  cũng  có  một  số  bạn  muốn  mời  tôi  đi 


xem phim, nhưng điều kiện của tôi rất hà khắc, bởi vì 

xem điện ảnh là thú vui nên nếu như chỗ ngồi ở nơi 

đó vị trí không tốt, thì bị chịu khổ, cho nên điều kiện 

124 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



của tôi nhất định là ngồi ngay trong ba hàng đầu, anh 

không mua được vị trí này thì không nên mời tôi, tôi 

sẽ  không  đi.  Hơn  nữa  phương  tiện  giao  thông  phải 

thoải mái, tôi mới chịu đi, nếu không thì tôi sẽ không 

đi chịu khổ. Tôi không dễ dàng gì tiếp nhận lời mời 

của người khác, chính  tôi  cũng sẽ không mời người 

khác để đi đến những nơi đó. 

Cho nên hiếu học là vô cùng quan trọng  “Học 

 nhi  thời  tập  chi”18  thật  có  an  vui,  niềm  vui  ở  trong 

đó, niềm vui này người khác không cách gì nghĩ ra. 

Đây là đại đạo lý của cảm ứng đạo giao. Nếu như các 

vị  nói  không  gặp  được  thiện  tri  thức,  sai  ở  chính 

mình, quyết định không thể trách người khác. 

Bồ Tát Viên giáo đối với cái lý của Viên diệu, 

thấu  triệt  rồi,  viên  dung  rồi.  Loại  viên  này,  lý  viên 

dung  vi  diệu,  đều  ở  trên  kinh  Hoa  Nghiêm.  “Kinh 

Hoa  Nghiêm”  “Kinh  Pháp  Hoa”  “Kinh  Vô  Lượng 

Thọ”, viên diệu đạt đến cùng tột. Cho nên đây là chí 

thiện. 

 Chí thiện: 

Nhà Nho nói  “Chỉ ư chí thiện”19.  Đại sư Thiên 

Thai nói chỗ này cũng có hai cách nói. 

 Cái  thứ  nhất:  “Thuận  viên  lý  của  thật  tướng  là 

 thiện, trái ngược là ác”.  

125 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Lời nói này, chúng ta nghe qua vẫn là không dễ 

hiểu, chúng ta đổi cách khác mà nói: “Tùy thuận chân 

tướng  của  vũ  trụ  nhân  sanh,  đây  là  thiện”.  Câu  nói 

này tuy là bạn nghe hiểu rồi, văn tự này dễ hiểu hơn 

so với Thiên Thai tông nói, thế nhưng cảnh giới nghĩa 

thú ở trong đây, bạn vẫn là không cách gì thể hội. Cái 

gì  gọi  là chân tướng vũ trụ nhân sanh? Bạn làm thế 

nào để tùy thuận nó? Khi tôi vừa hỏi vậy, có lẽ chính 

là gây sự chú ý của bạn, đề khởi tư duy của bạn, suy 

nghĩ của bạn, bạn thử nghĩ xem cái gì là chân tướng 

của vũ trụ nhân sanh? Nếu bạn không thể hiểu rõ thì 

bạn làm sao mà tùy thuận? 

Đại  sư  Thiên  Thai  nói:   Tùy  thuận  chân  tướng 

 vũ  trụ  nhân  sanh  là  thiện,  trái  ngược  là  ác”.  Chân 

tướng của vũ trụ nhân sanh là “Tướng có, thể không”, 

tánh thể, tướng có thể không, “Sự có lý không”. Đây 

là từ tổng cương lĩnh tổng nguyên tắc mà nói. Sau đó 

mới biết được hành trì của Phật Bồ Tát chính là tùy 

thuận, trong tùy thuận có đại an vui, đại tự tại. 

Xem  lại  chúng  ta,  chúng  ta  hoàn  toàn  trái 

ngược  với  chỗ  này,  chúng  ta  không  hề  hay  biết  đối 

với chân tướng sự thật. Tuy Phật pháp đã học nhiều 

năm  như  vậy  rồi,  danh  từ  thuật  ngữ  có  thể  ghi  nhớ, 

cũng  thường  hay  nói  ở  trên  miệng,  thế  nhưng  khởi 

tâm động niệm, lời nói việc làm, hoàn toàn trái ngược 

với đây, không một chút nào có thể tương ưng. Cho 

nên tu học của chúng ta, tuy là dùng hết năm tháng, 

126 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



vẫn là không có được kết quả, niệm Phật vãng sanh 

có thể nắm chắc chưa? Có tin tức gì chưa? Tại vì sao 

tu học công phu không có lực? 

Luôn  có  một  đạo  lý,  luôn  có  một  nguyên  tắc, 

bạn  có  thể  tìm  ra  được  hay  không,  đem  cái  nhân  tố 

không thể thành tựu tiêu trừ, thì công phu liền có lực. 

Thực  tế  mà  nói,  thông  thường  chúng  ta  trong  lúc 

giảng dạy, lời khuyên bảo mọi người nói ra thật quá 

nhiều,  đó  chính  là  phải  chân  thật  “nhìn  thấu”,  phải 

“buông bỏ”, phải đem tâm lý làm một cuộc cải biến 

lớn: Lúc trước khi học Phật, mê hoặc điên đảo, tất cả 

đều không thuận thật tướng, khởi tâm động niệm đều 

vì chính mình, chỉ cần là vì chính mình liền tạo tác vô 

lượng  vô  biên  nghiệp,  tạo  thiện  nghiệp,  thọ  báo  ba 

đường  thiện,  tạo  ác  nghiệp,  thọ  báo  ba  đường  ác. 

Tóm lại một câu mà nói “Không thể siêu việt sáu cõi 

luân  hồi,  không  thể  siêu  việt  mười  pháp  giới”.  Cho 

nên  thảy  đều  là  ác,  không  phải  là  thiện.  Cái  ý  niệm 

này  nếu  quả  nhiên  chuyển  đổi  lại,  niệm  niệm  vì 

chúng  sanh,  không  còn  vì  chính  mình.  Vì  những 

chúng sanh nào vậy? Vì tận hư không, khắp pháp giới 

tất cả chúng sanh, vậy thì bạn liền thuận theo lý của 

thật tướng. Cái thân thể này của chính chúng ta, cũng 

là  một  trong  vô  lượng  chúng  sanh  hư  không  pháp 

giới, tuyệt nhiên không hề quên mất đi chính mình, vì 

tất cả chúng sanh hư không pháp giới, bao gồm chính 

mình ngay trong đó. Thế nhưng nếu như ý niệm của 

127 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





bạn sai, chỉ vì một chúng sanh (mình) này, mà quên 

hết đi tất cả, vậy thì hoàn toàn sai. Thực tế mà nói, vì 

chính  mình  thì  chúng  sanh  (mình)  này  cũng  không 

chắc gì giữ được. Đây là với chân tướng sự thật, quan 

niệm  ý  tưởng  hoàn  toàn  trái  ngược,  niệm  niệm  vì 

pháp giới, niệm niệm vì tất cả chúng sanh, pháp giới 

tất cả chúng sanh chân thật chính là chính mình, thật 

là  ta.  Đây  là  đại  sư  Thiên  Thai,  đối  với  cái  ý  nghĩa 

thứ nhất “Viên giáo Bồ Tát chi thiện”. 

 Cái ý thứ hai: “Đạt thử viên lý chi thiện trước chi vi 

 ác”. 

Lời nói này rất hay, câu nói này mới chân thật 

nói  đến  được  cùng  tột  của  Viên  diệu.  Thông  đạt, 

tường  tận,  thông  đạt  tường  tận,  tốt  quá!  Nếu  như 

“Thông  đạt  tường  tận”  mà  bạn  vẫn  còn  phân  biệt 

chấp  trước,  vậy  thì  sai  rồi.  Bạn  còn  phân  biệt  sự 

thông đạt của bạn, vẫn còn chấp trước cái tường tận 

của bạn, đó chính là ác, huống hồ là thứ khác? 

Cái cách nói này chân thật là nói đến tột cùng, 

thông  đạt  đối  với  chân  lý  của  vũ  trụ  nhân  sanh. 

Không thể phân biệt, không thể chấp trước, huống hồ 

thế xuất thế gian tất cả pháp. Thế xuất thế gian tất cả 

pháp, cái nào là pháp thế gian? Cái nào là pháp xuất 

thế gian? Chúng ta từ chỗ căn bản nhất mà nói: Năm 

giới  là  pháp  xuất  thế  gian,  mười  thiện  là  pháp  thế 

gian; Pháp xuất thế, chư Phật Bồ Tát bắt đầu học từ 

128 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chỗ nào vậy? Bắt đầu học từ năm giới, thế gian bao 

gồm  tất  cả  thiện  pháp,  không  rời  khỏi  mười  nghiệp 

thiện.  Cho  nên  năm  giới  mười  thiện  hợp  lại  mà  nói 

chính  là  pháp  thiện  căn  bản  của  thế  xuất  thế  gian. 

Chấp  tướng  mà  tu  học  thì  không  thiện,  tu  học  mà 

không  chấp  tướng  là  đại  thiện,  không  luận  là  chính 

mình  sinh  hoạt  làm  việc  đối  nhân  tiếp  vật,  trong  tự 

nhiên liền sẽ tương ưng với năm giới mười thiện. 

Năm giới cùng mười thiện có rất nhiều chỗ gần 

giống với nhau, nhưng rốt cuộc thì phân biệt từ chỗ 

nào? Xin nói với các vị, trong đây có một khác biệt 

căn bản, đó chính là:  

Năm giới là từ chỗ thầy dạy mà có được, là từ 

nơi  Phật  đà  truyền  lại  cho  chúng  ta,  tuân  theo  giáo 

huấn của Phật đà, đây là giới; Thiện không nhất định 

là Phật giáo huấn, nhân thiện, thiện nhân đều có thể 

dạy  bảo  chúng  ta.  Đây  là  chỗ  khác  biệt  của  thế  và 

xuất thế gian, đây là chúng ta nói truyền thừa từ nơi 

sự  tướng,  hai  chỗ  này  không  như  nhau.  Nếu  như  từ 

chỗ  sâu  hơn  một  chút  mà  nói:  Năm  giới  tương  ưng 

với tánh đức, mười thiện tương ưng với tâm thức, chỗ 

này không như nhau, mười thiện từ trong ý thức mà 

lưu xuất ra, năm giới là xứng với tánh đức, từ  trong 

tâm  thanh  tịnh  của  tự  tánh  mà  lưu  lộ  ra,  đây  là  cội 

nguồn của nó không như nhau. 

Hành trì của Phật Bồ Tát, năm giới mười thiện 

129 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





là  tự  nhiên,  không  có  chút  tạo  tác  nào,  tuyệt  đối 

không thể nói có tâm phải trì giới, có tâm phải hành 

thiện.  Nếu  như  có  tâm,  cái  tâm  đó  chính  là  tâm  ý 

thức, cái tâm đó là vọng tâm, cho nên là không thiện. 

Cái tâm vô tâm là chân tâm. Chỗ này rất không dễ gì 

phân  biệt,  từ  trong  tâm  chân  thành,  tâm  chân  thành 

bởi  vì  là  thanh  tịnh,  thanh  tịnh  chính  là  không  có  ô 

nhiễm,  cũng  chính  là  nói  quyết  định  không  có  chấp 

trước, nó là bình đẳng, bình đẳng chính là quyết định 

không có phân biệt, không có vọng tưởng, không có 

phân biệt, không có chấp trước, tự nhiên liền sẽ lưu lộ 

ra. 

Ngày  nay  chúng  ta  nói  tất  cả  chúng  sanh  là 

chính mình, ta phải nên làm thế nào đó, vậy là bạn đã 

rơi vào trong ý thức rồi, vậy đó không phải là thuần 

thiện.  Phải  nên  làm  như  vậy?  Nói  lời  thành  thật, 

nhiều nhất cũng chỉ là thiện của Bồ Tát Biệt giáo, đây 

cũng là đã đưa bạn lên quá cao rồi, nếu hướng xuống 

thấp một chút, thực tế mà nói là cái thiện của Bồ Tát 

Tiểu thừa, bạn vẫn còn có tâm đang làm thiện. Hoàn 

toàn có ra từ tự nhiên, vậy mới là chân thiện. Tất cả 

vì chúng sanh, không chấp cái tướng vì chúng sanh, 

như trên Kinh Bát Nhã nói  “Tam Luân Thể Không” , 

chân thật làm đến được tam luân thể không, đoạn ác 

cũng  là  tam  luân  thể  không,  làm  thiện  cũng  là  tam 

luân  thể  không,  liền  tương  ưng  với  cái  lý  của  Viên 

diệu. 

130 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Cái gì gọi là tam luân thể không? 

Không  chấp  trước  ngã  tướng,  bốn  tướng  mà 

trên  Kinh  Kim  Cang  nói,  đã  phá  được  bốn  tướng, 

chính là tam luân thể không,  “Vô ngã tướng, Vô nhân 

 tướng, Vô chúng sanh tướng, Vô thọ giả tướng”. 

Trên  Kinh  Kim  Cang  nói  rất  hay,  đừng  nói  là 

Bồ Tát Viên giáo đã lìa bốn tướng, Tu Đà Hoàn tiểu 

thừa cũng không còn chấp bốn tướng, cho nên mới có 

thể chứng được quả vị của Tu Đà Hoàn. Lời nói này 

người  sơ  học  chúng  ta  luôn  luôn  là  lơ  là,  luôn  cho 

rằng phá bốn tướng là cảnh giới của Bồ Tát đại thừa. 

Mới  đầu  học  Phật  tôi  cũng  có  cách  nhìn  như  vậy, 

luôn cho rằng đó là Bồ Tát Đại thừa mới là như vậy, 

không  hề  nghĩ  đến  Tu  Đà  Hoàn  tiểu  thừa  cũng  có, 

đây chỉ là công phu sâu cạn không đồng mà thôi. 

Do  đây  có  thể  biết  không  lìa  bốn  tướng  thì 

không thể nào có thể siêu phàm nhập thánh, từ sơ quả 

Tiểu  thừa  gọi  là  “Nhập  lưu”,  nhập  vào  dòng  thánh, 

thành  thật  mà  nói  đó  không  phải  là  phàm  phu,  cho 

nên tiêu chuẩn tự nhiên có cao đến như vậy. Đây là 

chúng  ta  phải  nên  hiểu,  phải  tường  tận,  chúng  ta  ở 

ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày  chân  thật  làm 

được công phu. 

 Cái gì là công phu? 

131 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Lìa tướng là công phu. Mặc áo ăn cơm, đối với 

người với vật, từ sớm đến tối học lìa tướng. Mọi thứ 

rõ ràng chính là trí tuệ, tường tận mọi thứ, tường tận 

mọi thứ là trí tuệ. Mọi thứ đều không chấp trước là trí 

tuệ Bát Nhã chân thật, định huệ đều ở ngay trong đó. 

Không chỉ  định huệ,  “Giới-Định-Huệ” tam học viên 

mãn đầy đủ: “Giới” là ngừa quấy dứt ác, bạn không 

có  lỗi  lầm,  giới  đầy  đủ;  “Định”  bạn  trước  giờ  chưa 

từng động tâm, định đầy đủ; Thế xuất thế gian tất cả 

pháp mọi thứ tường tận, mọi thứ thấu suốt, đây chân 

thật  gọi  là  biết  dụng  công,  chuyển  ba  độc  “Tham-

Sân-Si”  thành  ba  học  “Giới-Định-Huệ”.  Dùng  cái 

công hạnh này, niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, làm gì 

mà  không  vãng  sanh  chứ?  Không  chỉ  vãng  sanh, 

phẩm  vị  của  bạn  cao,  quyết  định  sanh cõi  Thật  Báo 

Trang  Nghiêm,  không  thể  ở  cõi  Đồng  Cư,  cũng 

không  thể  ở  cõi  Phương  Tiện  Hữu  Dư.  Đây  đều  là 

gặp duyên không như nhau. 

Duyên ngày nay của chúng ta có thể nói là rất 

thù thắng, nhưng then chốt các vị không nên quên đi 

hai chữ “Hiếu học”, then chốt ở hiếu tập. 

Trên đây là Thiên Thai Tông nói thiện ác nhân 

thiên. Họ đem thiện ác nói ra 6 loại, đây là “Nhân”, 

 “Quốc độ thô diệu” , đây là nói “Quả”. 

Thật  tế  mà  nói  cả  “Chánh  báo”  cũng  là  quả, 

132 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ngay  chỗ  này  đã  tỉnh  lược  bớt  đi,  tuy  là  tỉnh  lược, 

nhưng  ý  nghĩa  đầy  đủ.  Vì  sao  vậy?  Y  báo  tùy  theo 

chánh  báo  chuyển,  chánh  báo  nếu  không  diệu,  thì  y 

báo làm sao diệu? Chánh báo không diệu, y báo liền 

thô.  Chỗ  này  đã  nói  “Thô  diệu”,  ý  nghĩa  rất  sâu  rất 

rộng, chúng ta phải tỉ mỉ mà thể hội. 

Chánh báo diệu. Chánh báo là nói thân tướng, 

làm thế nào mới là diệu? Trên kinh có tiêu chuẩn, 32 

tướng 80 vẻ đẹp, đó là diệu. Tại vì sao nhất định phải 

dùng cái này làm tiêu chuẩn? 32 loại tướng hảo, mỗi 

một loại tướng đều là do nhân thiện mà biến hiện ra, 

cho nên nó không phải  là phước báo,  không phải  là 

phước  đức  mà  là  công  đức  thành  tựu.  Ý  nghĩa  thô 

diệu  là  từ  chỗ  này  mà  định.  Nếu  như  không  từ  chỗ 

này mà định, thì từ phước báo hiện tại người thế gian 

tướng  mạo  đẹp  rất  nhiều,  đó  là  cái  tướng  gì  vậy? 

Phước đức biến  ra, không phải  công đức. Công đức 

cùng phước đức có khác biệt. Nói tướng của họ tuy là 

tốt,  chánh  báo  tốt,  hoàn  cảnh  y  báo  cũng  không  tệ, 

bạn tỉ mỉ mà quán sát, tư tưởng của họ, hành vi của 

họ, vẫn cứ là tạo tác rất nhiều nghiệp bất thiện, vậy 

thì không phải thật diệu. Các vị phải nên biết, muốn 

tạo tác đại ác thì nếu không có đại phước báo, vẫn tạo 

không thành công. Người có phước đức lớn, giết mấy 

ngàn  người,  thì  họ  vẫn  là  không  có  tội,  vẫn  không 

phải  đi  tù.  Người  không  có  phước  báo,  giết  một 

người thì phải bị đi tù, thì phải chịu tử hình, không có 

phước  báo.  Cho  nên  chỗ  này  chúng  ta  nói  đến  thô 

133 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





diệu thiện ác của chánh báo, ý nghĩa trong đây rất sâu 

rất rộng, chúng ta phải có năng lực phân biệt. 

Cho  nên  cái  tướng  của  Phật  Bồ  Tát  không 

giống như  cái  tướng của người thế gian. Thế nhưng 

hiện tại có một số người tạo ra hình tượng của Phật 

Bồ Tát không hề y theo tiêu chuẩn Phật đã nói trong 

kinh.  Trong  Phật  kinh  có  một  bộ  kinh  gọi  là “Tạo 

 Tượng Độ Lượng Kinh” . Vào thời xưa tạo tượng đều 

y theo tiêu chuẩn này mà tạo, hiện tại không y theo, 

hiện tại tạo tượng Phật Bồ Tát gọi là nghệ thuật hình 

người, Phật Bồ Tát cũng biến thành phàm phu, nghệ 

thuật hình người. 

Chỗ này chúng ta cần phải tường tận, phải nên 

biết,  từ  trên  hoàn  cảnh  y  báo  mà  nói,  cho  dù  hoàn 

cảnh nhỏ của bạn vẫn không tệ, nhưng hoàn cảnh lớn 

không  tốt,  hoàn  cảnh  tướng  đối  lớn  của  bạn  cũng 

không tệ, ví như một cái thành phố, hoặc một cái khu 

vực, đây là hoàn cảnh sinh hoạt tương đối lớn không 

tệ, nhưng cả thảy địa cầu này không tốt thì hoàn cảnh 

nhỏ  của  chính  chúng  ta  có  tốt  hơn  cũng  không  thể 

thoát  khỏi  một  cái  hoàn  cảnh  lớn  này,  không  thể 

không bị ảnh hưởng của hoàn cảnh lớn. Chúng ta chỉ 

biết hưởng thú vui ở trong hoàn cảnh nhỏ hẹp, nhưng 

xem thường đi cái hoàn cảnh lớn bên ngoài, quên mất 

đi, thì sớm muộn gì phải chịu tai nạn. Chỗ này trong 

“Kinh Pháp  Hoa”  nói   “Ba  cõi  như nhà  lửa”.   Nơi  ở 

của  bạn  không  tệ,  nói  rất  an  toàn,  nhưng  bên  ngoài 

134 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đều là lửa, lửa đang cháy, không bao lâu sẽ cháy đến 

bên nhà của bạn, và bạn sẽ chạy không kịp, chính là 

cái đạo lý này. 

Do đó, nếu chúng ta muốn chính mình trải qua 

đời sống được hạnh phúc, trải qua được tốt, nhất định 

phải  nghĩ  đến  hoàn  cảnh  xung  quanh  của  chúng  ta, 

phải nghĩ đến tất cả chúng sanh. Chỉ có tất cả chúng 

sanh  đều  được  trải  qua  hạnh  phúc,  thì  chúng  ta  trải 

qua ngày tháng được tốt đó mới là thật, mới là hạnh 

phúc  chân  thật.  Chư  Phật  Bồ  Tát  chính  là  có  cách 

nghĩ như vậy. Tư tưởng, kiến giải, hành trì của chúng 

ta, không thể giống được với Phật Bồ Tát là chỗ này. 

Thế giới Cực Lạc là kết tập đại thành tốt nhất 

ngay trong đại vũ trụ này. Chúng ta từ trong cái đoạn 

kinh văn này cũng có thể thể hội được. Pháp Tạng Tỳ 

Kheo không phải dựa vào không tưởng mà tạo ra thế 

giới Cực Lạc, không phải vậy, không phải đóng cửa 

tạo xe, mà Ngài đến khắp nơi để học tập. 

Bạn  xem   “Bỉ”   chính  là  210  ức  cõi  nước  chư 

Phật mà phía trước đã nói. Ý nghĩa chân thật của nó 

chính là tận hư không khắp pháp giới, tất cả thế giới 

chư  Phật,  Ngài  không  để  sót  một  cõi  nào,  đều  đến 

tham quan, đều  đến khảo sát,  “Thủ nhân chi  trường, 

 xả nhân chi đoản”  20. 

Như vậy mà tạo ra thế giới Cực Lạc, tạo ra từ 

135 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





chỗ  nào,  chúng  ta  có  hiểu  hay  không?  Khởi  tạo  từ 

tâm địa, mọi người cũng thường hay nghe được “Tâm 

tưởng sự thành”. Hay nói cách khác, Pháp Tạng đến 

tham  học,  là  kết  tập  thiện  tâm  trong tất  cả  cõi  nước 

chư  Phật,  trừ  bỏ tất  cả  ác  niệm  ác  tâm  có  trong  các 

cõi  khác,  như vậy  mới  thành  tựu  trang  nghiêm  được 

chánh báo, thành tựu y báo trang nghiêm. 

Ngày  nay  chúng  ta  tu  học,  nhiều  nhất  là  học 

được cái bên ngoài của người ta, không thể chân thật 

học được cái thiện tâm, thiện nguyện, thiện hạnh của 

người  ta.  Ngay  chỗ  này  không  thể  không  lưu  ý, 

không  thể  xem  thường  lướt  qua,  cõi  nước  chư  Phật 

đều là vi diệu không thể nghĩ bàn. Cõi nước chư Phật 

so  sánh  cùng  cõi  nước  chư  Phật,  cũng  có  thô  diệu 

khác  nhau.  Bạn  muốn  hỏi  do  nguyên  nhân  gì?  Nếu 

như  không  phải  tham  học  tận  hư  không,  khắp  pháp 

giới,  vậy  thì  khó.  Tất  cả  chư  Phật  thành  Phật  chưa 

hẳn tham học tận hư không khắp pháp giới. Ở trên lý 

mà nói, Phật và Phật bình đẳng, Phật Phật đạo đồng, 

quyết  định  là  bình  đẳng,  bởi  vì  kiến  tư  phiền  não 

đoạn rồi, trần sa phiền não đoạn rồi, vô minh phá hết, 

thì  làm  gì  mà  không  đồng?  Thế  nhưng  không  tham 

học ở Tận hư không khắp pháp giới, thì cho dù công 

phu  đoạn  chứng  của  chư  Phật  tuy  là  đồng  nhau, 

nhưng tâm nguyện không đồng nhau, do đó trên quả 

báo vẫn có khác biệt nhỏ. Chúng ta tóm lại có thể nói 

như vậy, giống nhau điểm lớn, khác nhau điểm nhỏ, 

vẫn có khác biệt nhỏ. 

136 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chỉ có A Di Đà Phật y chánh là cứu cánh viên 

mãn, vô thượng thù thắng, chính là do Ngài chịu nỗ 

lực đi tham học, chúng ta gọi là hiếu học. “Hiếu học” 

cứu cánh viên mãn là Bồ Tát Pháp Tạng, người hiếu 

học khác đều không thể sánh được với Ngài, Ngài là 

hiếu  học  cứu  cánh  viên  mãn.  Cho  nên  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc là kết tập đại thành thiện nhân thiện 

quả của cõi nước chư Phật. Đây là Ngài tư duy cứu 

cánh, lý sự nhân quả Ngài đều thông đạt. 

Cổ đức nói cái cứu cánh này là  “Nhất tâm cập 

 báo  độ  chi  chân  nhân”21.  Câu  nói  này  nói  rất  hay, 

cũng chính là tu học của chúng ta, nhất định phải làm, 

tâm  địa  công  phu,  học  thiện  tâm  thiện  nguyện  của 

người ta. Từ  thiện  tâm, thiện  nguyện,  làm công phu 

chân thật thì thiện hạnh tự nhiên liền sẽ thành tựu. 

Vậy thì chúng ta ngày nay không đạt đến được 

cảnh  giới  của  Phật  Bồ  Tát,  vì  sao?  Chúng  ta  ra  đi 

tham học, học thiện hạnh của người ta, nhưng không 

làm  được  thiện  tâm  thiện  nguyện,  cho  nên  cũng  có 

thể làm đến được gần giống. Cùng so sánh với người 

thì không hề thua kém người, trên biểu hiện thì không 

thua người ta, nhưng trên tâm hạnh thì thua người ta. 

Còn nếu như từ nơi tâm hạnh chân thật  mà học tập, 

mà hạ công phu, cho dù trên biểu  hiện  có chút  kém 

khuyết,  thì  cũng  không  thua  kém  người.  Đạo  lý  ở 

trong đây, các vị  phải  tỉ mỉ  mà tư duy, đây là trong 

tiểu  khoa  gọi  là  “Quán  sát”,  cũng  chính  là  học  tập. 

137 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Cái đoạn phía sau này là chọn lựa. 

CHÁNH  KINH:  “Tiện  nhất  kỳ  tâm,  tuyển  trạch  sở 

dục, kết đắc đại nguyện” 

 [Dịch  nghĩa:  Ngài  liền  dốc  một  lòng  chọn  lựa  lấy 

 điều mình mong muốn kết thành đại nguyện.] 

Thứ  nhất:  “Tiện  nhất  kỳ  tâm” [Ngài  liền  dốc  một 

lòng]   

Một  lòng  một  dạ  vì  tất  cả  chúng  sanh,  không 

phải là vì một quốc gia, không phải vì một khu vực, 

không  phải  vì  một  đại  thiên  thế  giới,  mà  vì  tận  hư 

không khắp pháp giới, tất cả chúng sanh ở trong đó. 

Chúng sanh phạm  vi  bao gồm rất rộng, không 

phải chỉ tất cả người, tất cả động vật, phạm vi đó nhỏ, 

chỗ  này  trong  Phật  pháp  chúng  ta  chỉ  gọi  là  chúng 

sanh hữu tình. Ngoài chúng sanh hữu tình ra, còn có 

chúng sanh vô tình. 

Bổn ý của hai chữ “Chúng sanh” này là chúng 

duyên  hòa  hợp  mà  sanh  ra  hiện  tượng,  thì  gọi  là 

chúng sanh. Như vậy thì động vật là chúng duyên hòa 

hợp  mà  sanh  ra,  thực  vật  cũng  là  chúng  duyên  hòa 

hợp mà sanh ra, khoáng vật vẫn chúng duyên hòa hợp 

mà sanh ra, thậm chí đến hiện tượng tự nhiên, có loại 

hiện  tượng  nào  mà  không  phải  do  chúng  duyên  hòa 

138 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hợp mà sanh ra chứ? 

Bồ  Tát  Pháp  Tạng  vì  tất  cả  chúng  sanh  này, 

không hề nói là chỉ vì chúng sanh hữu tình, viên mãn 

bao gồm tất thảy ở trong đó, vì tất cả chúng sanh mà 

học  tập,  vì  tất  cả  chúng  sanh  mà  tu  hành,  vì  tất  cả 

chúng sanh mà phục vụ. Cho nên ý nghĩa của hai chữ 

chúng sanh, bao gồm viên mãn, bao gồm cứu cánh. 

Thứ hai: “Tuyển trạch sở dục” [Lựa chọn lấy điều 

mình mong muốn]   

Cái “Sở dục” này, chính là phía trước chúng ta 

đã  nói  khai  hóa  hiển  thị  cái  tướng  chân  thật.  Cái 

tướng chân thật này, chính là pháp môn Tịnh Độ mà 

Bồ  Tát  Pháp  Tạng  đã  thành  tựu.  Thế  giới  Cực  Lạc, 

Ngài đã thành tựu được y báo chánh báo. 

Dùng hai chữ “Cực Lạc” để hình dung, thật tế 

mà nói, không tìm ra được cái hình dung từ tốt hơn 

để hình dung nó, dùng Cực Lạc hai chữ này để hình 

dung. Chỗ này là quan niệm lý luận của Ngài, là một 

tâm nguyện của Ngài. Làm thế nào thực tiễn cái tâm 

nguyện  này?  Cái  nguyện  vọng  này  có  thể  thực  tiễn 

hay không? Phía sau nói: 

Thứ  ba:  “Kết  đắc  đại  nguyện” [Kết  thành  đại 

nguyện] 

Ở  ngay  chỗ  này  nói  là  nguyện  tâm  của  Ngài 

139 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





thành tựu rồi. A Di Đà Phật kiến tạo đại nguyện, thế 

giới Cực Lạc do đây mà ra, giúp cho hư không pháp 

giới  tất cả  chúng sanh, mỗi  mỗi  đều  bình  đẳng viên 

mãn  thành  Phật,  cũng  từ  ngay  chỗ  này  mà  ra.  Chỗ 

này chân thật được gọi là  “Vô thượng thù thắng chi 

 nguyện” , bởi vì tất cả chư Phật thực tế mà nói có thể 

đều không nghĩ đến, không hề nghĩ đến có thể khiến 

cho tất cả chúng sanh bình đẳng thành Phật, không hề 

nghĩ  đến,  vì  thành Phật  luôn  là  thứ  lớp,  luôn  là  dần 

dần mà đến, luôn có quá trình, không hề nghĩ đến tất 

cả  chúng  sanh  có  thể  bình  đẳng  thành  Phật.  Thế 

nhưng cái  bình  đẳng thành Phật này  đích  thực là có 

thể  làm  đến  được,  quyết  định  không  phải  là  vọng 

tưởng, có lý luận để nương vào. Chỉ cần có lý luận, 

thì trên sự liền có thể làm được. 

Rất  may  là  Bồ  Tát  Pháp  Tạng  Ngài  đã  nghĩ 

đến,  đã  làm  một  việc  tốt  chân  thật  cho  tất  cả  chúng 

sanh  hư  không  pháp  giới,  làm  ra  cống  hiến  vĩ  đại 

chân thật không thể nghĩ bàn. Cái cống hiến này của 

Ngài  chính  ngay  trên  bộ  kinh  này,  có  lý  luận,  có 

phương  pháp,  có  cảnh  giới.  Hy  vọng  chúng  ta  cố 

gắng chăm chỉ nỗ lực mà tu học. 

Hôm này chúng ta đem thời gian giảng kinh dời 

đến  trước  một  ngày,  vì  ngày  mai  tôi  đến  Úc  châu, 

tham  gia  buổi  tổ  chức  đầu  tiên  của  Trung  tâm  Hoạt 

động Đa nguyên Văn hoá. Thứ 6 tôi trở lại, thứ 6 tuần 

sau chúng ta vẫn y theo thời gian giảng kinh thường 

140 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ngày. 

Cám ơn mọi người. 

A Di Đà Phật! 


****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

141 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





 

(VCD 097) 

 

CHÁNH KINH: “Tinh cần cầu sách, cung thận bảo 

trì, tu tập công đức, mãn túc ngũ kiếp” 

 [Dịch  nghĩa:  Siêng  gắng  cầu  lấy,  cung  kính,  thận 

 trọng  gìn  giữ,  hành  trì,  tu  tập  công  đức  trọn  đủ  năm 

 kiếp] 

Đề mục cái đoạn này là  “Đại nguyện sở y”.   

Bên trong phân ra bốn đoạn nhỏ, cái đoạn nhỏ 

thứ nhất “Quán sát”, đoạn nhỏ thứ hai “Chọn lựa” mà 

lần trước đã giới thiệu qua với các vị. Hôm nay chúng 

ta xem qua cái đoạn nhỏ thứ ba. 

Ở trong những đề kinh, chúng ta có thể thể hội 

được, nguyên do ra đời thế giới Tây Phương Cực Lạc 

của  A  Di  Đà  Phật.  Nếu  dùng  lời  hiện  đại  mà  nói, 

chính  là  lịch  sử  của  thế  giới  Cực  Lạc,  ở  trong  Phật 

pháp  gọi  là  duyên  khởi  của  Cực  Lạc.  Nó  từ  do  đâu 

mà ra? Vì sao mà có? A Di Đà Phật vì sao phải kiến 

tạo  ra  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc?  Kinh  tuy  là 

không  phải  rất  dài,  nhưng  nghĩa  lý  trong  đó  thì  sâu 

rộng  vô  hạn,  chúng  ta  phải  tỉ  mỉ  mà  thể  hội.  Ngài 

quán sát hư không pháp giới tất cả cõi nước chư Phật, 

y chánh trang nghiêm trong đó, nghiệp nhân quả báo 

đều  rõ  ràng,  đều  tường  tận.  Sau  đó  ở  chỗ  này  chọn 

142 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



lựa, một lòng chọn lựa, chọn lấy những gì chính mình 

đã mong muốn, do như vậy mới kết thành ra thế giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc,  đại  nguyện  giúp  đỡ  tất  cả 

chúng sanh tu hành chứng quả. 

Nguyện là có rồi, nếu như không có hành trì để 

thực  hiện  cái  nguyện  vọng  của  mình,  thực  tiễn  cái 

nguyện  vọng  của  mình,  thì  cái  nguyện  vọng  này  là 

trống không, đó là hư nguyện. Cho nên nguyện nhất 

định  phải  có  hành.  Hôm  nay  cái  đoạn  này  là  nói 

Hành,  làm  thế  nào  thực  tiễn  cái  nguyện  vọng  của 

Ngài? Đây là cái đề mục vô cùng quan trọng, đều là 

đáng được chúng ta học tập. 

Thứ nhất: “Tinh cần cầu sách” [Siêng gắng cầu lấy]  

Có thể thấy được người ta cầu học, không phải 

tùy tiện mà đi học, là rất dụng tâm chuyên tinh nỗ lực 

mà cầu. 

 “Cầu lấy”  chính là chọn ra tinh hoa trong cõi 

nước  chư  Phật  ở  mười  phương thế  giới,  để  kiến  tạo 

thế giới Tây Phương Cực Lạc. Chúng ta biết được, tất 

cả chư Phật Như Lai dạy bảo chúng sanh, đều không 

ngoài 3 mục tiêu, nếu thực tiễn 3 mục tiêu này, dạy 

học  mới  có  thành  tích  đáng  nói.  Làm  thế  nào  thực 

tiễn? Nhất định phải có phương tiện khéo léo. 

Nhà  Phật  thường  nói   “Từ  bi  vi  bổn,  phương 

143 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





 tiện vi môn”  22. Hai câu nói này rất quan trọng, quyết 

không  thể  xem  nó  như  là   “Người  già  hay  nói” ,  mà 

không hề quan tâm, nếu làm vậy thì bạn sẽ không học 

được thứ gì. 

“Từ bi vi bổn”: Chúng ta có phát tâm từ bi hay 

chưa? Cái gì gọi là tâm từ bi? Tâm từ bi chính là chân 

thành yêu thương, ái hộ tất cả chúng sanh hư không 

pháp giới, quyết  định không có phân biệt, không có 

chấp  trước,  không  phân  chủng  tộc,  không  phân  tín 

ngưỡng  tôn  giáo,  tất  cả  bình  đẳng.  Tâm  yêu  thương 

như vậy thì gọi là đại từ đại bi. Cho nên Phật pháp là 

lấy từ bi làm gốc. 

Muốn  thực  tiễn  lòng  yêu  thương  này  thì  nhất 

định phải có phương tiện. Những gì là phương tiện? 

Chúng ta xem từ đầu đến cuối trong “Kinh Vô Lượng 

Thọ”,  hành  trì  của  A  Di  Đà  Phật  tất  cả  thảy  đều  là 

phương  tiện.  Bạn  xem  Ngài  vừa  mở  đầu,  nghe  lời 

giáo huấn của lão sư. Không chỉ lão sư giới thiệu cho 

Ngài  mười  phương  thế  giới  cõi  nước  chư  Phật,  hơn 

nữa  lão  sư  dùng  thần  lực,  đem  tình  hình  của  mười 

phương thế giới biến hiện ra ngay trước mặt Ngài, để 

cho  Ngài  thảy  đều  xem  thấy.  Đây  chính  là  người 

Trung Quốc chúng ta gọi là   “Đọc ngàn quyển sách, 

 đi  vạn  dặm  đường”.   “Đi  vạn  dặm  đường”  chính  là 

ngày nay chúng ta gọi là tham quan khảo sát trên thực 

tế để hiểu rõ chân tướng sự thật. Khi đọc sách là thăm 

144 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



dò  lý  luận  của  nó,  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật,  thế 

nhưng  còn  đi  khảo  sát,  còn  phải  đi  quán  sát,  khiến 

cho  kiến  văn  có  thể  tương  ưng.  Cái  thấy  cái  nghe, 

phải  không  có  kém  khuyết,  vậy  mới  có  thể  khai  trí 

tuệ, đây là trí tuệ chân thật, mới biết như thế nào để 

làm. 

Hình thành của mười pháp giới, là vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước tất cả chúng sanh mà tạo thành 

ra  hiện  tượng,  nên  hiện  tại  muốn  giải  quyết  vấn  đề, 

vẫn là phải y theo cái đạo lý này. Trước tiên phải dạy 

bảo chúng sanh, nhận biết luân hồi. Thời xưa Ấn Độ 

có rất nhiều tôn giáo khác, trong kinh Phật đã nói có 

96 loại ngoại đạo, có thể nói là 96 loại học phái, 96 

loại tôn giáo. Những người này, trí tuệ của họ, công 

phu của họ, đều không phải là người thông thường có 

thể so sánh được. Họ có năng lực quán sát đến sáu cõi 

luân  hồi,  cho  nên  tình  hình  trong  sáu  cõi  họ  rất  rõ 

ràng. Thế nhưng sáu cõi từ do đâu mà ra? Tại vì sao 

có thể có cái hiện tượng này? Làm thế nào để hóa giải 

cái hiện tượng này? Thì họ không thể biết. Biết được 

lẽ  đương  nhiên,  mà  không  biết  lẽ  sở  dĩ  nhiên.  Cho 

nên  cái  vấn  đề  này  trước  sau  không  có  cách  gì  giải 

quyết. 

Chư Phật Bồ Tát xuất hiện ở thế gian chính là 

vì  chúng  sanh  giải  quyết  vấn  đề  này.  Thế  nhưng 

chúng sanh nếu như không có suy nghĩ, không có cái 

145 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





ý niệm muốn giải quyết vấn đề này, thì Phật Bồ Tát 

xuất thế cũng không ích gì, không thể giúp được gì. 

Đây  là  như  nhà  Phật  nói   “Phật  không  độ  người  vô 

 duyên” .  Người  vô  duyên  thì  không  thể  cảm  ứng 

tương thông với Phật Bồ Tát. Cho nên Ấn Độ xưa có 

nhiều cao nhân đến như vậy, nhiều đại đức đến như 

vậy, muốn giải quyết cái vấn đề này, vậy thì có duyên 

rồi. Chỉ cần có cái ý niệm này, tức là chúng sanh liền 

có cảm [ý niệm chính là cảm], chư Phật Bồ Tát liền 

có  ứng.  Ứng  hóa  ở  cái  khu  vực  đó  để  giúp  đỡ  mọi 

người giải quyết cái vấn đề này. 

Luân  hồi  đã  là  huyễn  cảnh  của  vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước, biến hiện ra, cái cảnh giới này 

không phải  là thật.  Trên Kinh Bát Nhã nói  được rất 

hay  “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”  23, đặc biệt 

nói  cho  chúng  ta  nghe  sáu  cõi  luân  hồi,  cái  chân 

tướng  sự  thật  này  là   “Nhất  thiết  hữu  vi  pháp,  như 

 mộng huyển bào ảnh, như lộ diệc như điện, ưng tác 

 như thị quán”24. Đây là Phật ở trên Kinh Kim Cang, 

giảng được rõ ràng đến như vậy, thấu triệt  như vậy, 

nếu  bạn  có  thể  quán  sát  như  vậy,  vậy  bạn  chính  là 

nhìn thấu thế gian rồi. 

Có  thể  nhìn  thấu,  đương  nhiên  liền  có  thể 

buông bỏ, buông bỏ cái gì? Buông bỏ tất cả phân biệt, 

chấp  trước.  Chỉ  cần  bạn  đem  phân  biệt,  chấp  trước 

buông bỏ, sáu cõi luân hồi liền không còn, hiện tướng 

146 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hư  huyễn  liền  tiêu  mất,  cảnh  giới  chân  thường  liền 

xuất hiện. Cảnh giới chân thường là cảnh giới gì vậy? 

Pháp giới nhất chân. 

Ngày nay chúng ta đọc kinh này, thế giới Cực 

Lạc  liền  hiện  tiền,  Cực  Lạc  ở  nơi  đâu?  Chính  ngay 

nơi  đây.  Nhưng  nếu  bạn  không  thể  chuyển  đổi  ý 

niệm, thì bạn không thể thấy thế giới Cực Lạc, không 

thấy  được  pháp  giới  nhất  chân.  Đây  mới  gọi  là 

 “Phàm  thánh  cách  nhau  ở  đoạn  tóc”.   Khoảng  cách 

phàm  thánh  chỉ  là  khác  nhau  một  niệm,  một  niệm 

giác, phàm phu liền làm  thánh,  một  niệm  mê, thánh 

nhân liền là phàm phu, chính là cái đạo lý như vậy. 

Có lẽ bạn muốn hỏi: “Phàm phu làm thánh lúc 

 nào  thì  họ  trở  lại  làm  phàm  phu?” .  Tôi  nghĩ  nhất 

định  có  người  có  câu  hỏi  này,  may  mà  ở  trên  Kinh 

Lăng Nghiêm Ngài Phú Lâu Na đã hỏi thay chúng ta, 

chính là đem vấn đề này hỏi Thích Ca Mâu Ni Phật. 

Thích Ca Mâu Ni Phật giải đáp thế nào, tôi không nói 

ở  chỗ  này,  các  vị  đi  đọc “Kinh  Lăng Nghiêm”,  trên 

“Kinh Lăng Nghiêm” có đáp án rất rõ ràng, đó là một 

bộ kinh điển khai trí tuệ. 

 Mục  đích  giáo  học  thứ  nhất  là  dạy  “Đoạn  ác  Tu 

 thiện”. 

Mọi  người  có  lẽ  đã  nghe  qua  năm  thừa  Phật 

pháp. Năm thừa Phật  pháp là ngoài  ba thừa ra thêm 

147 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





vào nhân thừa, thiên thừa, nhân thừa cùng thiên thừa. 

Đoạn  ác,  tu  thiện  là  Phật  pháp  của  nhân  thiên 

thừa. Hiện tại có rất nhiều người nói Phật pháp nhân 

gian, Phật pháp nhân gian nhất định phải đoạn ác tu 

thiện. Tiêu chuẩn của thiện ác là gì? Năm giới mười 

thiện.  Ý  nghĩa  của  năm  giới  sâu  rộng  vô  tận,  từ  sơ 

phát  tâm  mãi  đến  quả  địa  Như  Lai,  đều  không  rời 

khỏi, càng hướng lên trên càng tinh túy, không luận ở 

trên  lý  luận,  không  luận  ở  trên  hình  tướng,  tinh  túy 

tuyệt luân. 

Sơ  học  chúng  ta  phải  từ  chỗ  nào  mà  bắt  tay 

vào?  Đại  đức  xưa,  Đại  sư  Hoằng  Nhất  biên  soạn 

 “Ngũ  Giới  Tướng  Kinh  Thiển  Yếu”.   Đây  là  khóa 

trình  nhập  môn.  Đầu  năm  nhà  Thanh  đại  sư  Hoằng 

Tán biên soạn  “Sa Di Luật Nghi Chú Giải”, chú giải 

đó chú được tương đối tường tận. Trong “Sa Di Luật 

Nghi  Chú Giải” đầy đủ 5 giới. Hướng về trước một 

chút,  trong  trước  tác  của  đại  sư  Liên  Trì,  Ngẫu  Ích, 

cũng có lời khai thị tinh túy.  Những thứ này đều là tư 

liệu  quan  trọng  để chúng ta  học  tập,  phải  chăm  chỉ, 

phải nỗ lực. 

Hiện tại tuy là điển tích đầy đủ, nhưng cơ hội 

học tập quá ít, không có người giảng, không có người 

hoằng dương. Thế nhưng đây là giáo trình căn bản tu 

học của Phật pháp, bạn không xây dựng trên nền tảng 

148 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



này, không luận tu học một pháp môn nào đều không 

thể có được lợi ích. 

Gần đây Đại sư Ấn Quang, việc này mọi người 

đều biết Ngài là Tây Phương Bồ Tát Đại Thế Chí hóa 

thân đến, nên lời của đại sư Ấn Quang chính là giáo 

huấn của Bồ  Tát Đại  Thế Chí.  Chúng ta phải  tường 

tận  phải  nên  tín  thọ  phụng  hành.  Ấn  tổ  dùng  “Liễu 

Phàm Tứ Huấn”, đặt định nền tảng để chúng ta nhận 

biết nhân quả, đây là bước thứ nhất. Nếu như chúng 

ta  đối  với  nghiệp  nhân  quả  báo,  với  chân  tướng  sự 

thật không hề biết chút nào, tín nguyện của bạn liền 

không  cách  gì  kiến  lập.  Đây  là  thực  tế  rất  rõ  ràng. 

Cho  nên  dùng  loại  sách  này,  định  đặt  nền  tảng  tín 

nguyện  của  chúng  ta.  Sau  đó  Ngài  lại  dùng  “Cảm 

Ứng  Thiên”,  “An  Sĩ  Toàn  Thư”.  Phân  nửa  về  trước 

của “An Sĩ Toàn Thư” là “Văn Xương Đế Quân Âm 

Trắc Văn”, nội dung hoàn toàn tương đồng với “Thái 

Thượng  Cảm  Ưng  Thiên”.  Ngoài  ra  bộ  phận  “Vạn 

Thiện Tiên Chất”, đặc biệt nói rõ một điều giới luật 

không  sát  sanh.  Bộ  phận  thứ  ba  “Dục  Hải  Hồi 

Cuồng”,  đặc  biệt  nói  rõ  lỗi  lầm  của  dâm  dục.  Cái 

thiên sau cùng là Hồi quy Tịnh Độ  chính là Tây quy 

trực chỉ. Ấn Tổ dùng ba loại sách này giáo hóa chúng 

sanh hiện đại chúng ta. Ba loại sách này đã thay thế 

giới  luật.  Sau  khi  bạn  đọc  rồi,  đọc  một  lần  là  quyết 

định  không đủ, đọc  thuộc ý sâu, y theo giáo huấn ở 

trong  quyển  sách  này,  nỗ  lực  đoạn  ác  tu  thiện,  thì 

149 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





nhân  thiên  thừa  bạn  liền  đạt  được.  Đây  là  đạt  đến 

mục tiêu giáo huấn thứ nhất của chư Phật Bồ Tát, bảo 

đảm  thân  phận  trời  người,  quyết  không  đọa  vào  ác 

đạo. 

Không đọa ác đạo, không tạo nghiệp nhân của 

ba đường ác. Ngày nay sáu căn chúng ta tiếp xúc với 

cảnh giới sáu trần bên ngoài, vẫn là sẽ khởi tâm động 

niệm, vẫn là sẽ tạo nghiệp. Nguyên nhân này do đâu? 

Tuy là đọc qua ba loại sách này, lý giải không được 

thấu triệt, công phu nhận biết không đủ. Hay nói cách 

khác  bạn  không  thể  nào  đọc  thuộc,  do  đó  bạn  liền 

không  thể  làm  đến  được  ý  sâu,  hay  nói  cách  khác 

không thể  nào  giữ được  hai  cõi  trời  người.  Khi  vừa 

mất thân người, phải làm sao? Đi đến nơi nào? Bạn 

nói  niệm  Phật  cầu  sanh  thế  giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc, nhưng bạn thật có thể đi được hay không? 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc thật có, một chút 

cũng không giả, tổ sư đại đức nói với chúng ta  “Thế 

 giới Cực Lạc là vạn người tu vạn người đi”.  Nhưng 

vấn  đề  là  chúng  ta  có  tu  hay  chưa?  Đồng  tu  nói 

 “Chúng ta đều tu rồi, ngày ngày đều đến Niệm Phật 

 Đường để niệm Phật”.  Kiểu dáng thì có, nhưng thật 

chất có hay không? 

Đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện, thành thật niệm 

Phật, quyết định vãng sanh. Nếu như chúng ta không 

150 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đoạn ác, không tu thiện, thì dù cho bạn ở trong Niệm 

Phật Đường niệm Phật 24 giờ đồng hồ, vẫn là không 

thể vãng sanh. Chỗ này phải nên hiểu, bạn niệm Phật 

ở Niệm Phật Đường, miệng thiện tâm không thiện, thì 

người  xưa  nói   “Miệng  niệm  Di  Đà  tâm  tán  loạn” , 

trong  lòng  vẫn  khởi  vọng  tưởng,  vậy  thì  làm  sao 

được?  Miệng  niệm  Di  Đà,  tâm  tưởng  Di  Đà,  tâm 

không thể nghĩ tưởng xằng bậy; Thân lạy Di Đà, tâm 

tưởng  Di  Đà,  miệng  niệm  Di  Đà,  ba  nghiệp  chuyên 

tinh,  thì  được.  Còn  phải  tập  thành  thói  quen,  không 

thể  nói  rời  khỏi  Niệm  Phật  Đường,  lại  khởi  vọng 

tưởng,  vậy  thì  không  ích  gì.  Rời  khỏi  Niệm  Phật 

Đường,  tâm  niệm  Phật  vẫn  là  không  gián  đoạn, 

không  hoài  nghi,  không  xen  tạp,  không  gián  đoạn, 

như vậy mới có thể bảo đảm quyết định vãng sanh. 

Chỗ này chúng ta xem thấy A Di Đà Phật, tinh 

thần tu học ở nơi nhân địa, dõng mãnh tinh tấn. Loại 

nghị lực này, chọn lấy trí tuệ, đây là chúng ta phải tu 

học. 

 Mục tiêu giáo huấn thứ hai là dạy chúng ta “Phá mê 

 khai ngộ”. 

Mục  tiêu  thứ  nhất  đoạn  ác  tu  thiện.  Nếu  mục 

tiêu thứ nhất không làm được, thì không thể làm được 

mục tiêu thứ hai, cái mê của bạn không thể phá được, 

không thể khai ngộ. Cho nên cái mục tiêu thứ nhất là 

151 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





nền  tảng  cho  mục  tiêu  thứ  hai.  Các  vị  đồng  tu  nhất 

định phải ghi nhớ, cho nên năm giới mười thiện là cội 

gốc căn bản tu hành của chúng ta, chúng ta khởi tâm 

động  niệm,  lời  nói  việc  làm,  nhất  định  phải  tương 

ưng. 

Kinh  “Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật”  nói  cho 

chúng ta nghe Tam Phước. Trong đó, xếp ở hàng thứ 

nhất  “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ 

 tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp”.  Bốn câu này làm 

được rồi, niệm Phật mới nắm chắc phần vãng sanh. 

Cho  nên  năm  giới  mười  thiện  quan  trọng  đến 

như  vậy.  Cái  này  tu  tốt  rồi,  lại  hướng  lên  trên  cao, 

vào sâu kinh tạng, bạn liền có thể phá mê khai ngộ. 

Phá mê khai ngộ thì liền siêu việt sáu cõi, thì không 

phải là nhân thiên thừa, đó chính là thuộc về tam thừa 

thánh giả, bạn không còn luân hồi sáu cõi, bạn đi về 

đâu  vậy?  Pháp  giới  Thanh  Văn,  pháp  giới  Duyên 

Giác, pháp giới Bồ Tát. Thế nhưng vẫn ở trong mười 

pháp giới,  chưa  siêu  việt  mười  pháp  giới.  Càng  tiến 

thêm một bước. 

 Mục tiêu thứ ba “Siêu phàm nhập thánh”. 

Trong mười pháp giới đều gọi là phàm phu, sáu 

cõi là nội phàm, pháp giới bốn thành là ngoại phàm. 

Chuyển phàm thành thánh, siêu việt mười pháp giới, 

bạn  liền  trụ  pháp  giới  nhất  chân.  Ở  trên  Kinh  Hoa 

152 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Nghiêm  là  bạn  ở  thế  giới  Hoa  Tạng  của  Tỳ  Lô  Giá 

Na  Phật  Như  Lai,  còn  ở  Tịnh  Tông  bạn  ở  thế  giới 

Cực Lạc của A Di Đà Phật. A Di Đà Phật chính là Tỳ 

Lô  Giá  Na,  Tây  Phương  Tịnh  Độ  chính  là  thế  giới 

Hoa Tạng. Danh xưng tuy là không như nhau nhưng 

là  một  sự  việc,  là  một  cảnh  giới.  Cho  nên  chúng  ta 

phải nên hiểu, phải tường tận, từ ở nơi thứ lớp nào để 

học tập, nhất định phải thu được hiệu quả của thứ lớp 

đó. 

A Di Đà Phật ở nhân địa, đã đem những sự việc 

này làm cho rõ ràng rồi, làm  cho tường tận  rồi, cho 

nên  chọn  lựa  của  Ngài  là  siêu  vượt  tất  cả  chư  Phật 

Như Lai. Vì sao? Bởi vì chư Phật Như Lai còn có ba 

thừa báo độ, còn có năm thừa báo độ, chư Phật Như 

Lai độ hóa chúng sanh, vẫn là nương vào cái tầng thứ 

này, dần dần hướng lên trên. A Di Đà Phật đầy đủ trí 

tuệ chân thật không gì bằng, từ bi thù thắng không gì 

bằng, mở ra cho chúng ta  một pháp môn đặc biệt, có 

thể  khiến  cho  5  thừa  đồng  vào  báo  độ.  Việc  này 

không thể nghĩ bàn, trong thế giới chư Phật không có, 

chỉ có thế giới Tây Phương Cực Lạc có, cho nên gọi 

là pháp môn đặc biệt, pháp môn đặc biệt này chính là 

ở trong đoạn kinh văn này. Ngài đã lãnh ngộ ra được, 

đưa  ra  một  phương  tiện  đặc  biệt,  phương  tiện  khéo 

léo không gì bằng. Chúng ta phải nhận biết rõ ràng, 

chúng ta phải học tập. Ngài đạt được rồi. 

153 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Thứ hai: “Cung thận bảo trì” [Cung kính thận trọng 

giữ gìn]  

Bốn chữ này rất là quan trọng, chúng ta tu học 

thành công hay thất  bại  mâu chốt  chính  ngay ở trên 

câu  này.  Chúng  ta  tu  hành  công  phu  không  có  lực, 

thực tế mà nói là do bốn chữ này chúng ta không có. 

 “Cung”  là  cung  kính,  “Thận”   là  thận  trọng, 

cẩn thận. Cũng chính là nói nghĩ gì thì làm vậy, mỗi 

niệm nối nhau, vĩnh viễn không thay đổi, vậy mới gọi 

là “cung thận”, đó mới gọi là “bảo trì”. 

Tu học ngày nay của chúng ta, đã thiếu kém 2 

chữ  này,  hai  chữ  này,  chính  là  đại  sư  Ấn  Quang, 

thường hay dạy người cung kính thành kính. Đại sư 

Ngài nói “Thành kính”: “Một phần thành kính được 

 một  phần  lợi  ích,  mười  phần  thành  kính  được  mười 

 phần  lợi  ích” .  “Cung  thận”  chính  là  ý  nghĩa  của 

thành kính. 

Ngày  nay  chúng  ta  tu  học,  không  luận  tại  gia 

xuất gia, nghiên giáo học kinh, niệm Phật dụng công, 

kém  khuyết  chính  là  chân  thành  cung  kính.  Tâm 

thành của chúng ta không đủ, cho nên công phu niệm 

Phật không có lực. Ở Phật đường chúng ta nhìn thấy 

tượng Phật không hề xem tượng Phật là Phật thật, đây 

chính là không đủ thành kính. Người chân thật đầy đủ 

thành kính, nhìn thấy tượng Phật giống như thấy Phật 

154 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thật vậy, lễ kính thừa sự cúng dường. Thực tế mà nói 

vào nửa thế kỷ về trước, thông thường đại chúng vẫn 

có thể có tâm cung kính. Thí dụ khi xem thấy trưởng 

bối, ở thế gian xem thấy trưởng quan, xem thấy tổng 

thống, tuy là họ không có học qua, tự nhiên họ liền sẽ 

phải  cung  phải  kính,  không  có  người  dạy  họ,  nói 

chuyện  thanh  âm  cũng  nhỏ,  đi  đường  bước  đi  cũng 

nhẹ nhàng, loại thái độ cung kính chân thành đó, rất 

rõ ràng bạn liền có thể thấy ra được. 

Thế nhưng sau 50 năm ngày nay thì không thấy 

được.  Ngày  nay  mọi  người  dân  chủ  mở  rộng  tự  do, 

mọi  người  đều  lớn  như  nhau,  xem  thấy  tổng  thống 

“Ông có gì cừ khôi chứ, ông cũng gần giống như tôi 

thôi mà”. Cho nên nói một chút tâm cung kính cũng 

không  có.  Xem  thấy  cha  mẹ  sư  trưởng  cũng  là  như 

vậy.  Vậy thì  học nghiệp, đạo nghiệp  làm sao  có thể 

thành tựu? 

Cho  nên  nói  hiện  tại  cơ  hội  nhiều  hơn  so  với 

trước, thế nhưng tâm cung kính không có, thành tựu 

khó hơn nhiều so với người trước. Lúc trước chúng ta 

được  một  quyển  sách,  thật  là  không  dễ  dàng,  phải 

chép lại, có được một bộ kinh sách, quyển đóng vào 

thời xưa, không dám viết chữ ở trên đó, không dám 

đánh  ký  hiệu  ở  trên  đó,  vậy  muốn  dùng  nó  thì  phải 

làm  sao?  Phải  chép  ra  một  quyển  khác,  chép  ra  một 

quyển  ở  trên  đó  chính  mình  làm  chú  giải,  đánh  dấu 

155 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





hay móc ngoặc thì ở trên quyển này, cũng chính là sơ 

học lên bục giảng giảng kinh mới dùng cái cuốn này, 

nguyên bản thì không được đụng đến. Sách xưa này 

là đời đời truyền nối nhau, chúng ta xem rồi còn phải 

truyền lại cho đời sau. Bạn nói xem thời xưa khổ đến 

mức nào. Khi tôi mới bắt đầu học Phật là chép kinh, 

không dám đụng đến nguyên bản, hiện tại trên tay tôi 

vẫn còn một số sách kết chỉ thời xưa, các vị đi xem 

qua thì liền biết được, khi tôi dùng vẫn là phải chép 

ra. Thế nhưng hiện tại thì thuận tiện, hiện tại có thể 

chụp  ra,  thuận  tiện  quá  nhiều,  hiện  tại  duyên  thù 

thắng  hơn  quá  nhiều  so  với  ngày  trước,  thế  nhưng 

tâm cung kính không có, thành tựu khó hơn nhiều so 

với người trước. 

Chúng ta cầu học, gặp được thiện tri thức, thiện 

tri thức tại vì sao chăm sóc bạn đến như vậy? Tại vì 

sao  đặc  biệt  quan  tâm  bạn,  giúp  đỡ  bạn,  thành  toàn 

bạn? Là bởi vì bạn có tâm cung kính, bạn chân thật 

muốn học, bạn chân thật lấy  học tập xem thành một 

việc lớn, bạn rất thận trọng, rất nỗ lực, nên thiện tri 

thức nhất định phải giúp đỡ bạn. Họ không giúp bạn 

là họ có lỗi với bạn. Còn nếu như thái độ của bạn đối 

với học tập, không hề chuyên tâm, tùy tiện qua loa, 

thì thiện tri thức không hề quan tâm bạn. Vì sao vậy? 

Chăm sóc bạn phí công uổng sức, không ích gì. Cho 

nên lời của Ấn tổ chúng ta liền hiểu, bạn có một phần 

thành kính, thiện tri thức chăm sóc một phần đối với 

156 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bạn, bạn có hai phần thành kính thì chăm sóc đối với 

bạn  hai  phần.  Sẽ  không  chăm  sóc  nhiều,  chăm  sóc 

nhiều không ích gì, thời gian tinh thần đều lãng phí, 

nếu  như  bạn  có  tâm  thành  kính  9  phần  10  phần,  họ 

muốn chăm sóc bạn chỉ có 8 phần 9 phần, thì họ có 

lỗi với bạn. 

Cho  nên  chúng  ta  chính  mình  cầu  học,  “Cung 

thận bảo trì” bốn cái chữ này nhất định phải đầy đủ 

thì  ngay  đời  này  của  chúng  ta  mới  có  thể  có  được 

thành tựu nhất định, phải đem việc học tập xem thành 

một việc lớn duy nhất ngay trong đời này. 

Chăm  chỉ  nỗ  lực,  học  tập  là  sự  việc  của  một 

đời, “Sống đến già, học đến già”, vẫn học không hết, 

đời sau vẫn phải làm tiếp, đời đời kiếp kiếp từ sơ phát 

tâm  mãi  đến  Như  Lai  địa.  Ở  trong  kinh  Phật,  trong 

kinh đại thừa thường nói “Vô lượng kiếp”. A Di Đà 

Phật thời gian tu hành ở nhân địa, đầy đủ năm kiếp. 

Năm kiếp này là đại kiếp không phải là tiểu kiếp, nếu 

bạn không phát ra cái tâm dài lâu thì làm sao được? 

Quyết  định  không  thể  nói  tôi  tu  học,  học  được  10 

năm, 8 năm, 20 năm, 30 năm, có thể không cần phải 

nỗ lực nữa, vậy thì bạn sai rồi. 10 năm, 20 năm, 30 

năm bạn có thể học được thứ gì chứ? Không được có 

ít cho là đã đủ. Dục vọng thì phải nên  “Ít muốn biết 

 đủ”  25,  nhưng  cầu  học,  cầu  đạo,  thì  không  thể  nào  ít 

muốn  biết  đủ.  Vừa  “biết  đủ”  thì  bạn  không  thể  nào 

157 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





hướng lên trên. Cho nên phải không ngừng tinh tấn, 

mãi đến Như Lai quả địa, đó mới là chân thật vô học. 

Bồ Tát Đẳng Giác vẫn phải tu học, giữ gìn tốt 

nhất  có  thể  làm  đến   “Nhậm  vận  tu  trì”  26,  cái  công 

phu này mới gọi là chân thật có lực, cũng chính là nói 

một  chút  ý  niệm  miễn  cưỡng  cũng  không  có,  vĩnh 

viễn  giữ  gìn  hứng  thú  học  tập  cao  độ.  Thế  nhưng 

muốn đạt đến được cảnh giới này thì không phải dễ 

dàng?  Tại  vì  sao  Phật  Bồ  Tát  có  thể  đạt  đến  được 

cảnh giới này, còn chúng ta không thể đạt được? Học 

tập của chúng ta không có được thọ dụng, cho nên cự 

ly cách rất xa với cái cảnh giới này. Chư Phật Bồ Tát 

làm sao có thể đạt đến được cái cảnh giới này? Các 

Ngài  có  được  thọ  dụng,  thọ  dụng  là  pháp  hỉ  sung 

mãn, trí tuệ vô lượng, từ bi vô lượng. Từ bi, trí tuệ, 

pháp hỉ, đều là từ trong nội tâm, giống như dòng suối 

ngầm trào dâng lên, làm sao các Ngài có thể giải đãi? 

Làm sao các Ngài có thể mất đi? 

Ngày  nay  chúng  ta  học  tập,  cái  cảnh  giới  này 

không  xuất  hiện,  học  được  rất  khổ  sở,  học  được  rất 

khổ  não.  Khi  nghỉ  hè  thì  rất  vui  mừng,  hôm  nay  có 

thể không cần phải học rồi, bạn nói xem có còn cách 

nào không? Người ta học tập khi học tập có an vui, 

bất  cứ  thú  vui  nào  của  thế  gian  đều  không  vui  thú 

bằng  học  tập,  cho  nên  mới  có  thể   “Nhậm  vận  bảo 

 trì”27. 

158 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Lại hỏi :  “Tại vì sao người ta học được vui thú 

 đến  như  vậy?  Chúng  ta  học  không  có  được  vui  thú 

 vậy?”  Tôi đem cái đạo lý này nói ra với các vị, thứ mà 

người ta học tập được đều thực tiễn ngay trong cuộc 

sống thường ngày,  cho nên an vui. Còn cái  chúng ta 

học tập được, thì không liên quan gì với đời sống của 

chúng ta, vậy thì học tập đương nhiên là rất khổ. Điều 

này cũng chính là nói học rồi bạn lập tức phải làm, nỗ 

lực làm đến được, niềm vui ngay trong đó. 

Bạn  xem  qua  “Luận  Ngữ”  câu  nói  đầu  tiên 

 “Học  nhi  thời  tập  chi,  bất  diệc  duyệt  hồ”  28,    đây  là 

Khổng Lão Phu Tử. Còn bạn học học được thế nào? 

Học  rồi  phải  thực  tiễn,  “tập”   chính  là  thực  tiễn. 

“Tập” ngày nay chúng ta gọi là nuôi thành thói quen, 

thực  tiễn  triệt  để,  chân  thật  thực  tiễn,  mỗi  giờ  mỗi 

phút  đều thực  tiễn,  “thời  tập  chi” ,  pháp  hỉ  liền  tràn 

đầy. 

 “Duyệt”  cùng “Lạc” không như nhau. “Lạc” là 

do  tác  động  của  bên  ngoài,  hưởng  thụ  vui  thú  của 

năm dục sáu trần. Còn “Duyệt” là an vui từ trong nội 

tâm  lưu  xuất  ra  bên  ngoài,  không  phải  từ  bên  ngoài 

đến.  Bạn  có  thể  học  tập  những  đạo  lý  này,  những 

phương pháp cảnh giới này, toàn bộ thực tiễn ở ngay 

trong cuộc sống thường ngày thì an vui, an vui không 

gì bằng, pháp hỉ sung mãn mới có thể bảo trì. Chúng 

ta hiểu rõ cái đạo lý này, hiểu rõ chân tướng sự thật, 

159 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





chăm chỉ nỗ lực mà làm, nhất định phải đem nó làm 

cho được, an vui chính là khỏe mạnh. 

Ngạn ngữ Trung Quốc thường nói  “Người gặp 

 việc vui tinh thần thoải mái” . Một ngày từ sớm đến 

tối họ đều an vui, tinh thần của họ làm sao mà không 

tốt  chứ?  Thân  tâm  khỏe  mạnh,  chân  thật  là  an  vui 

không gì bằng. Con người đều ưa thích muốn lìa khổ 

được  vui,  nhưng  những  việc  an  vui  đến  như  vậy  họ 

không cần, ngày ngày muốn đi tìm việc khổ cực, bạn 

chẳng  phải  là  điên  đảo  hay  sao?  Tu  học  của  Phật 

pháp, các vị ở nơi đây có thể được an vui lớn. Bạn tu 

học  đúng  pháp,  tu  học  như  lý  như  pháp  nhất  định 

được  an  vui,  “đắc  lạc”  chính  là  “lìa  khổ”,  bạn  nhất 

định  là  tăng  thêm  trí  tuệ,  tâm  từ  bi  thêm  lớn,  gọi  là 

phá mê khai ngộ. 

Thứ  ba:  “Tu  tập  công  đức” [Hành  trì,  tu  tập  công 

đức] 

“Tu  tập  công  đức”  là  lợi  tha.  “Cung  thận  bảo 

trì”  là  tự  lợi,  có  thể  tự  lợi  thì  sau  đó mới  có  thể  lợi 

tha.  Bốn  cái  chữ  này,  tu  hành  phát  nguyện,  lại  lấy 

hành thực tiễn nguyện. Cái nguyện này không phải là 

giả, là chân thật. 

“Tập” vẫn là từ trên ý nghĩa sâu hơn một bậc mà 

nói, đã hoàn toàn thực tiễn, đã nuôi thành một loại tập 

quán mới. Đại đức xưa đã nói  “Chuyển quen thành lạ, 

160 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 chuyển lạ thành quen” . Phàm phu thói quen là tạo ác, 

Thân-Ngữ-Ý  tạo  tác  mười  ác  nghiệp,  quen  thuộc, 

không  cần  người  dạy,  thì  họ  cũng  biết  làm.  Hiện  tại 

Phật dạy bảo chúng ta, mười ác nghiệp là sai lầm, phải 

đem nó chuyển đổi lại, chuyển đổi lại chúng ta thành 

mười  thiện.  Mười  thiện  thì  chúng  ta  không  quen 

thuộc, nghe Phật dạy bảo chúng ta đến học tập, rất mới 

lạ. Thế nhưng bạn có thể rất chăm chỉ, rất nỗ lực, gắng 

sức  không  thôi,  đem  cái  lạ  lần  lần  chuyển  thành  cái 

quen, khởi tâm động niệm lời nói việc làm đều tương 

ưng  với  mười  nghiệp  thiện,  vậy  thì  bạn  quen  rồi. 

Trước  đây  hoàn  toàn  trái  ngược  với    mười  nghiệp 

thiện,  đó  là  tâm  mười  nghiệp  ác,  hành  vi  của  mười 

nghiệp ác, hiện tại  dần dần xa lìa, không còn tạo tác 

nữa, đó chính là chuyển quen thành lạ. Đây là chuyển 

đổi  lớn  đến  180  độ,  đây  gọi  là   “tu  tập” .  Tu  là  tu 

chánh, tu sửa thói quen sai lầm, nuôi thành tập quán 

chính xác. Tập quán chính xác chính là năm giới mười 

thiện, khi tu học có công, công là chúng ta gọi là công 

phu, bạn tu hành có công, có công thì sau đó ắt sẽ có 

đắc, năm giới mười thiện tu hành có công. Đức là gì 

vậy? Không đọa ba đường, đây là bạn đắc, không đọa 

ác đạo. Dùng cái công này đời sau được quả báo thù 

thắng trời người, đây gọi là đức. 

Phía trước năm giới mười thiện, đó là  có giới, 

bạn  có  được  quả  báo  là  phước  báo  của  trời  người. 

Nếu như nâng cao hơn một cấp, tu học đại thừa, phá 

161 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





mê khai  ngộ, vậy thì  phải  có định, phải  có huệ. Giả 

như nếu bạn có thể tu định tu huệ, quả báo của bạn 

càng thù thắng, định huệ là công, quả báo là trời Sắc 

Giới,  trời  Vô  Sắc  Giới,  càng  thù  thắng.  Thế  nhưng 

bạn phải biết vẫn chưa ra khỏi sáu cõi. 

Tốt rồi, thời gian hôm nay đã hết, chúng ta chỉ 

giảng đến đây thôi.  A Di Đà Phật! 

 













162 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 098) 

Định huệ có cạn sâu khác biệt không như nhau, 

sức định càng vào sâu, trí tuệ rộng lớn, loại công phu 

này có được quả báo rất là thù thắng. 

Chúng  ta  xem  thấy  ở  trên  kinh,  “định”  của  A 

La Hán tu là Cửu thứ đệ định29, siêu việt ba cõi, siêu 

việt sáu đường; Còn sức định trong sáu cõi đến được 

cấp thứ 8, cấp thứ 8 là trời phi tưởng phi phi tưởng. 

Siêu vượt hơn lên là cấp thứ 9, thì siêu vượt sáu cõi 

luân  hồi,  chứng  được  quả  vị  A  La  Hán,  Bích  Chi 

Phật; Định huệ muốn nâng cấp lên tiếp thì đó chính là 

quả  báo  của  Bồ  Tát  trong  mười  pháp  giới,  quả  báo 

của  Phật;  Lại  hướng  lên  trên  cao,  vậy  thì  siêu  vượt 

mười pháp giới, đến pháp giới nhất chân. Trong pháp 

giới  nhất  chân,  chúng  ta  xem  thấy  ở  trên  kinh  Hoa 

Nghiêm  còn  có  41  giai  cấp,  cho  nên  công  phu  của 

định huệ còn phải không ngừng nâng cao hơn, không 

thể nào dừng lại. 

Thứ  ba:  “Tu  tập  công  đức” [Hành  trì,  tu  tập  công 

đức] (tiếp) 

Một phần công phu liền có một phần thu hoạch. 

Thu  hoạch  chính  là  đức,  cho  nên  công  đức  cái  chữ 

“đức” này, cùng với chữ “được, mất” của chúng ta là 

một ý nghĩa. Do đó các vị phải nên biết, phước báo 

163 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





của  chúng  ta  có  thể  cho  người  khác  cùng  hưởng, 

nhưng  công  đức  thì  không  cho  được,  công  đức  thì 

người nào tu người đó được. Công mà chư Phật Như 

Lai đã tu, chúng ta không có cách gì có được, chỉ có 

các Ngài tu nên các Ngài có được, nên gọi là  “Ông tu 

 ông đắc, bà tu bà đắc, không tu không đắc” . Không 

như phước báo, phước báo tôi có, tôi có thể cho bạn, 

tôi có tiền có thể tặng cho bạn dùng, tôi có phòng ốc 

có thể tặng cho bạn ở, đó là phước báo. Công đức là 

gì?  Là  công  phu tu  hành,  là  “Định”  là  “Huệ”.  Giới-

Định-Huệ tam học, cái này thì không cách gì tặng cho 

người  khác,  nhất  định  phải  chính  mình  tu.  Quý  vị 

phải nên biết, chỉ có công đức mới có thể giải quyết 

được vấn đề, phước đức thì không thể giải quyết vấn 

đề, cái điểm này các vị đồng tu cần phải rõ ràng. 

Phước  đức,  Phật  ở  trong  kinh  luận  nói  rất  rõ 

ràng với chúng ta, chỉ có thể chiêu đến “Mãn nghiệp” 

trong  quả  báo,  đây  là  phước  báo,  phước  đức.  Công 

đức là “Dẫn nghiệp”, dẫn đường bạn đến một cõi nào, 

đó là công đức. Còn bạn đến cõi này để thọ sanh, thọ 

dụng  của  cả  đời  này  của  bạn,  thì  đây  là  “Mãn 

nghiệp”. 

Thế nhưng trong công đức đầy đủ phước đức, 

trong phước đức thì không đầy đủ công đức. Chúng 

ta đem những chân tướng sự thật này làm cho rõ ràng 

mới  biết  được  chính  mình  phải  nên  làm  thế  nào  để 

“Tu tập công đức”. 

164 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Từ nơi rất thiển cận để thuyết minh thì lợi ích 

chúng  sanh  là  công  đức.  Thế  nhưng  lợi  ích  chúng 

sanh không dính vào cái tướng lợi ích chúng sanh, cái 

công đức này thì thù thắng, quả báo không thể nghĩ 

bàn.  Còn  nếu  như  chúng  ta  làm  sự  nghiệp  lợi  ích 

chúng sanh, nhưng chấp tướng bố thí, chấp tướng mà 

làm, thì đó hoàn toàn là phước đức. 

Cương  lĩnh  tu  học của  Bồ  Tát,  các  vị  đồng  tu 

đều  biết  là  sáu  Ba  La  Mật.  Phía  trước  đã  từng  giới 

thiệu rõ qua với các vị sáu sự việc này. 

“Bố thí”, phạm vi của bố thí thì rất rộng rất lớn, 

phàm  hễ  làm  ra  tất  cả  lợi  ích  xã  hội,  lợi  ích  chúng 

sanh, đều gọi là bố thí. Trong bố thí không có trí tuệ, 

việc  bố  thí  này  là  phước  đức,  quả  báo  tương  lai  là 

phước  báo.  Phước  báo  đến  nơi  đâu  để  hưởng  thì 

không nhất định. 

Lần này tôi ở Úc châu, Úc châu có một đồng tu 

nói với tôi, bên đó họ có một người người này rất là 

giàu có, chết rồi để lại tài sản trên một tỉ. Ông không 

cho  con  cái  của  ông,  cũng  không  làm  sự  nghiệp  từ 

thiện xã hội, mà là để lại cho một con vật cưng của 

ông, đó là một con chó nhỏ. Ông nuôi một con chó, 

bảo luật sư làm một tờ di chúc, tất cả tài sản giao cho 

con chó đó. Báo chí Úc châu đều đăng tin. Con chó 

đó  là  đại  phú  ông,  tài  sản  trên  tỉ,  bạn  nói  xem  còn 

cách nào không? Yêu thích chó đến như vậy. Cho nên 

165 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





tôi  liền  khẳng  định,  sau  khi  ông  ấy  chết  rồi  chuyển 

thế nhất định làm thân chó, ông ấy ưa thích chó mà, 

yêu chó, ông ấy chết rồi nhất định sẽ đi đầu thai làm 

chó. Ông ấy không biết được rằng nếu như đem số tài 

sản này làm những việc lợi ích xã hội, mà lại không 

chấp tướng, thì đời sau ông sanh lên trời làm vua trời, 

còn hiện tại thì làm thân chó, đi làm chú chó nhỏ, bạn 

xem có còn cách gì không? Đây gọi là ngu si, cái cơ 

hội này thật là ở ngay trước mắt, mà để lỡ qua trước 

mắt.  Cho  nên  phước  đức  cùng  công  đức,  chúng  ta 

phải có phân biệt cho rõ ràng. Trong bố thí có trí tuệ, 

có trí tuệ Bát Nhã, đó gọi là “độ”, nếu như không có 

trí  tuệ  Bát  Nhã,  bố  thí  này  là  chấp  tướng,  bố  thí  là 

phước. 

“Trì  giới”  chấp  tướng,  thì  trì  giới  là  phước. 

Thậm  chí  đến  “Nhẫn  nhục”,  “Tinh  tấn”,  “Thiền 

định”, chấp tướng đều là phước báo. Lìa tướng chính 

là  công  đức.  Bát  Nhã  là  lìa  tướng   “Tam  luân  thể 

 không”,  bạn tạo tác không dính vào cái tướng tạo tác, 

đó là công đức, vậy thì không phải là phước đức. 

Gần  đây  Lý  hội  trưởng  dẫn  chúng  tôi  đi  thăm 

viếng các tôn giáo khác, chúng tôi cũng có chút cúng 

dường đối với các tôn giáo khác. Các vị, mọi người 

có lẽ đều biết, vì báo chí truyền hình gì đó thảy đều 

đăng tin. Mọi người vừa tán thán thì phước đã không 

còn, báo hết rồi. Cho nên làm việc tốt không nên để 

166 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cho  người  khác  biết,  người  Trung  Quốc  chúng  ta 

thường  gọi  là  tích  âm  đức.  Còn  nếu  để  người  biết, 

người  ta  tán  thán,  liền  thảy  đều  báo  hết.  Thế  nhưng 

làm  một  số  việc  xấu,  nghĩ  ra  hết  cách  để  che  giấu, 

không để cho người biết, việc xấu không báo hết mà 

để  tích  lũy.  Vậy  thì  ác    càng  tích  càng  nhiều,  làm 

được chút việc thiện thì liền báo hết, đều không còn, 

tương lai quả báo đi đến nơi đâu? Thật là đáng sợ. 

Thế nhưng ngày nay các vị  phải biết, bạn làm 

một  chút  việc tốt, môi  giới  truyền hình nhất  định sẽ 

đến phỏng vấn, nhất định sẽ tuyên dương bạn lên, thì 

bạn  phải  làm  sao?  Nhất  định  phải  “Tam  Luân  thể 

không”, phước đức, công đức chúng ta tu được mới 

có  thể  giữ  được.  Họ  tuyên  dương  là  việc  của  họ,  ta 

không  để  trong  lòng,  trong  lòng  ta  nhất  định  quyết 

định không có nhớ đến việc này, bạn mới có thể giữ 

được. Nếu như vì có người tuyên dương, nên chúng 

ta  mới  đi  làm,  còn  không  có  người  tuyên  dương  thì 

không  làm,  bạn  làm  cũng  là  ác,  cũng  không  phải  là 

thiện. 

Trong “Liễu Phàm Tứ Huấn”, nói về cái thiện 

có thật giả, có tà chánh, có tiểu có đại, có thẳng cong, 

có bán [vơi] có mãn [đầy]. Nói ra thì rất nhiều, nhưng 

tóm lại một câu mà nói, bạn dùng cái tâm gì để làm 

việc, dùng cái thái độ gì để đối nhân xử thế tiếp vật, 

việc này vô cùng quan trọng. 

167 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Do đây có thể biết trí tuệ Bát Nhã quan hệ rất 

lớn, không có trí tuệ thì cái bạn tu tích được toàn là 

phước báo. Phước báo đến nơi nào để hưởng? Không 

nhất định. Bạn nên xem con chó của phú ông vạn ức, 

con chó này đời trước nhất định là tu đại phước, cho 

nên mới có tài phú nhiều đến như vậy. Đây là trong 

tu phước, không có trí tuệ, nên biến thành ra như vậy. 

Cho nên “Tu tích công đức” cái câu này, chúng 

ta phải rất rõ ràng, rất tường tận. 

Thứ tư: “Mãn túc ngũ kiếp” [Trọn đủ năm kiếp] 

Sau cùng là nói thời gian “Mãn túc ngũ kiếp”. 

Trong  bốn  cái  chữ  này,  đặc  biệt  phải  chú  ý  hai  cái 

chữ “Mãn túc”, nói cách khác là thời gian năm kiếp 

này, không phải là đứt đoạn tiếp nối tu, đứt đoạn tiếp 

nối mà tu thì không thể gọi là mãn túc. Đây chính là 

nói  thời  gian  của  họ  dài  đến  như  vậy,  mỗi  một  thời 

gian họ đều đang tu. 

Thí  dụ  chúng  ta  niệm  Phật  một  tuần  lễ,  trong 

một tuần lễ này mỗi ngày đều ở nơi đó niệm Phật gọi 

là mãn túc. Còn như chỉ có ngày đầu tiên đến và ngày 

sau cùng đến, năm ngày ở giữa thì không có, vậy thì 

không thể gọi là mãn túc. Bạn niệm Phật không sai, 

cũng có đầu có đuôi, khoảng giữa thì không có, cho 

nên  không  gọi  là  mãn  túc.  “Mãn  túc”  là  thời  gian 

trong năm kiếp này ngày ngày đều đang tu, không có 

168 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ngày  nào  kém  khuyết,  mới  gọi  là  mãn  túc.  Cho  nên 

“Mãn  túc”  ý  nghĩa  của  hai  chữ  này  phải  nên  hiểu, 

chúng ta mới có chỗ học tập. Câu này nói với chúng 

ta, tu học phải có lòng nhẫn nại, phải có tâm dài lâu, 

quyết  định  không  phải  là  thời  gian  ngắn  mà  có  thể 

thành tựu, đây là công việc của thời gian dài. 

Niệm Phật Đường niệm Phật, hiện tại chúng ta 

24 giờ không gián đoạn, niệm mệt rồi thì có thể nghỉ 

ngơi.  Khi  nghỉ  ngơi,  không  nên  cởi  áo  tràng,  nghỉ 

ngơi  khỏe  rồi  phải  mau  đến  Niệm  Phật  Đường  để 

niệm Phật  tiếp.  Nuôi  thành một  thói  quen, thời gian 

bạn niệm Phật không luận dài bao lâu, thì bạn là mãn 

túc, bạn là viên mãn, là đầy đủ, không có kém khuyết, 

nhất định phải chăm chỉ. 

Hơn  nữa  chúng  ta  niệm  Phật  ở  Niệm  Phật 

Đường, không phải  vì  chính mình, vì  chính mình là 

việc  nhỏ,  mà  vì  tất  cả  chúng  sanh  tạo  tác  ác  nghiệp 

trên toàn thế giới ngày nay. Bởi vì chúng sanh tạo ác 

nghiệp, họ phải chịu ác báo, họ không biết niệm Phật, 

nên  chúng ta  niệm  thay  cho  họ,  chúng  ta  niệm  giúp 

cho  họ,  cái  công  đức  này  thì  to  lớn.  Thay  họ  niệm, 

giúp họ niệm, không dính vào cái tướng mà ta đã làm 

cho họ, chúng ta là chân thật thay họ niệm, chân thật 

vì họ niệm, trong lòng tuyệt nhiên không có loại phân 

biệt chấp trước này, cái  niệm Phật  này là  công đức, 

không  phải  phước  đức.  Đây  là  đã  làm  một  việc  tốt 

lớn. 

169 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Bồ Tát Pháp Tạng làm ra điển phạm cho chúng 

ta, làm ra tấm gương tốt cho chúng ta, chúng ta phải 

có thể thể hội  được, phải  có thể nghĩ  đến, chăm  chỉ 

nỗ lực tu học. Cái đoạn sau cùng này, đây là nói quả 

báo. 

CHÁNH  KINH:  “Ư  bỉ  nhị  thập  nhất  câu-chi  Phật 

độ công đức trang nghiêm chi sự, minh liễu thông 

đạt, như nhất Phật sát”. 

 [Dịch  nghĩa:  Với  các  công  đức  trang  nghiêm  của  hai 

 mươi mốt câu-chi cõi Phật kia, Ngài hiểu rõ, thông đạt 

 như một cõi Phật.] 

 Khoa đề nhỏ là  “Viên mãn” , viên mãn là thành 

tựu,  thành  tích,  hiệu  quả.  Phía  trước  các  đề  nhỏ  là 

 “Quán  sát”,  “Chọn  lựa”,  “Cần  tu”   đều  là  nhân 

duyên, chỗ này giảng là quả đức. 

Thứ  nhất:  “Nhị  thập  nhất  câu-chi  Phật  độ” [Hai 

mươi mốt câu-chi cõi Phật kia]   

 “Câu  chi”   là  danh  từ  số  lượng  của  Ấn  Độ, 

chính là ngàn vạn của Trung Quốc, một cái “Câu chi” 

chính  là  một  ngàn  vạn  [10.000.000],  21  “câu  chi” 

chính là như phía trước nói 210 ức [210.000.000]. Tại 

vì sao phía trước nói 210 ức, chỗ này thì nói 21 câu 

chi?  Đây  là  lão  cư  sĩ  Hạ  Liên  Cư  hội  tập  kinh  văn 

nguyên bản dịch, không phải là một bản. Hội tập phải 

170 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trung thành với nguyên bản dịch, không được tùy tiện 

cải sửa những chữ này. Nếu cải sửa chữ, vậy thì bạn 

không  trung  thực,  bạn  tùy  tiện  sửa  kinh,  nên  nhất 

định  phải  giữ  nguyên  văn  tự  của  nguyên  bản  dịch. 

Khi  giảng  giải,  chúng  ta  có  thể  đem  nó  nói  ra  “Nhị 

thập nhất câu chi” phía trước nói qua, nó không phải 

là số tự, nó là biểu pháp, đại biểu đại viên mãn. Cũng 

chính là nói hư không pháp giới tất cả cõi nước chư 

Phật, không sót lọt một nơi nào. Trong các cõi nước 

chư Phật này: 

Thứ hai: “Công đức trang nghiêm chi sự, minh liễu 

thông đạt” [Công đức trang nghiêm, Ngài hiểu rõ] 

Tỳ Kheo Pháp Tạng đã làm ra được thành tích, 

mọi  thứ  rõ  ràng,  mọi  thứ  tường  tận.  Cũng  chính  là 

trong  mười  phương  cõi  nước  chư  Phật  đạo  lý  của  y 

báo  chánh  báo,  nghiệp  nhân  quả  báo,  sự  tướng 

chuyển biến tiếp nối, đều rõ ràng, đều tường tận. Kết 

quả  đó  là  hiện  tượng  gì  vậy?  Hư  không  pháp  giới 

đồng  một  duyên  khởi,  hòa  dung  không  ngại.  Phật  ở 

trên  kinh  Hoa  Nghiêm  đem  cái  hiện  tượng  này  vì 

chúng ta nói rõ ràng, nói tường tận. 

Ngày nay cái thế gian này có rất nhiều người có 

trí tuệ thông minh, ở nơi đó tuyên dương đa nguyên 

văn hoá, cùng tồn tại cùng phát triển. Chính phủ Úc 

Châu  đang  chủ  động  thúc  đẩy  việc  này.  Họ  có  Cục 

văn hoá đa nguyên, chính phủ chánh thức thiết lập cơ 

171 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





cấu,  ủy  thác  quan  viên  tiến  hành  làm  cái  việc  quan 

trọng này. 

 Cái gì gọi là đa nguyên văn hoá? 

Chủng  tộc  khác  nhau,  tín  ngưỡng  khác  nhau, 

tôn giáo khác nhau, văn hoá khác nhau, làm thế nào 

có  thể  ở  trong  một  quốc  gia,  một  khu  vực  cùng  tồn 

tại,  đôi  bên  tôn  trọng  lẫn  nhau,  kính  yêu  lẫn  nhau, 

hợp tác lẫn nhau, cùng tồn tại phát triển. Đây chính là 

đa  nguyên  văn  hoá.  Cách  nhìn  cách  nghĩ  không sai, 

rất  chính  xác,  thế  nhưng  làm  thế  nào  để  thực  tiễn? 

Đây là vấn đề. 

Hôm qua tôi ở Úc châu, sáng sớm Cục trưởng 

đa  nguyên  văn  hoá  Côn  Sĩ  Lan  đến  thăm  tôi,  cũng 

thảo luận đến vấn đề “Làm thế nào thực tiễn có hiệu 

quả?” Tôi nói với ông ấy, “Đó là giáo dục”. Cổ thánh 

tiên  hiền  Trung  Quốc  nói  rất  hay   “Xây  dựng  quốc 

 gia, giáo học là trước tiên”  30. Cũng vậy thực tiễn đa 

nguyên  văn  hoá,  vẫn  là  giáo  học  là  trước  tiên,  hy 

vọng  có  thể  ở  đại  học.  Lần  này  tôi  sẽ  đi  mấy  ngày, 

thời gian không dài, mỗi ngày thăm viếng một trường 

đại  học,  thăm  qua  Đại  học  Các  Lệ  Phi  Tư,  Đại  học 

Tân Anh Tác Lan, ngày sau cùng là thăm viếng Đại 

học Côn Sĩ Lan. Tôi sâu sắc hy vọng, trong đại học 

phải  thành  lập  một  học  phái  “Đa  nguyên  văn  hoá”, 

trong đại học phải nên thành lập   “Sở nghiên cứu đa 

 nguyên  văn  hoá”,  chuyên  môn  bồi  dưỡng  nhân  tài 

172 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thúc  đẩy  cái  sự  nghiệp  này,  rất  quan  trọng,  hiện  tại 

mọi người ý thức đến vấn đề này. 

Việc  thứ  nhất  chúng  ta  phải  xây  dựng  quan 

niệm  chính  xác.  Đây  là  vấn  đề  tư  tưởng,  thế  nhưng 

cũng  là  sự  thật.  Nhà  Phật  nói  hư  không  pháp  giới 

đồng một duyên khởi, cái quan niệm lý luận này tốt, 

hay nói cách khác hư trong pháp giới chính là chính 

mình. Chúng ta nói lời dễ hiểu hơn một chút để mọi 

người càng dễ dàng thấu suốt: Hư không pháp giới tất 

cả chúng sanh là cùng đồng một thể sinh mạng. 

Tôi nêu ra một vấn đề đối với Cục trưởng văn 

hoá. Thí dụ như cái thân thể này của chúng ta, thân 

thể này là một cái sinh mạng, tổ thành thân thể chúng 

ta, chúng ta biết là tế bào. Trên thực tế, tế bào là một 

chủng tộc, vì sao vậy? Bạn phân tích thêm, cái tế bào 

này là do rất nhiều  nguyên tử tập  hợp lại  mà thành. 

Lại phân tích tiếp cái nguyên tử, có điện tử, hạt nhân. 

Lại  phân  tích  tiếp  có  hạt  tử,  cho  nên  một  tế  bào  là 

một chủng tộc, chúng ta gọi là một chủng tộc nhỏ, khí 

quan của chúng ta là chủng tộc lớn. Cái thí dụ này họ 

dễ  hiểu.  Chúng  ta  cùng  đồng  một  thể  sinh  mạng, 

chúng ta đem tế bào phân tích ra là nguyên tử, điện 

tử,  hạt  tử.  Thí  dụ  cho  một  người  chúng  ta,  đem  cái 

thân  thể  này  thí  dụ  cho  hư  không  pháp  giới  tất  cả 

chúng sanh, mắt là một chủng tộc lớn, đây là do rất 

nhiều tế bào tạo thành, lỗ tai lại là một chủng tộc lớn, 

cho nên thân thể mỗi một cơ quan, chính là mỗi một 

173 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





chủng  tộc  lớn,  chủng  tộc  này  không  như  nhau.  Thế 

nhưng  bạn  phải  nên  biết,  những  chủng  tộc  này  mỗi 

mỗi  đều  là  đệ  nhất,  không  có  đệ  nhị:  Mắt  thấy  đệ 

nhất, tai nghe đệ nhất, mũi ngửi đệ nhất, lưỡi niếm đệ 

nhất, mỗi mỗi đều là đệ nhất. Trên kinh Hoa Nghiêm 

nói không có thứ nào là đệ nhị. Cho nên có thể hòa 

bình cùng ở chung với nhau, có đệ nhất, có đệ nhị, có 

lớn có nhỏ, không đánh lộn sao được. Cặp mắt, lỗ tai, 

lỗ mũi của chúng ta thảy đều kình chống  nhau, con 

người này chẳng phải xong rồi sao, người này liền bị 

bệnh, nghiêm trọng hơn là chết. Phải  nên hiểu được 

thảy đều là cùng một thể sinh mạng, hư không pháp 

giới  tất  cả  chúng  sanh,  là  cùng  đồng  một  thể  sinh 

mạng, cùng đồng duyên khởi, nếu bạn chân thật hiểu 

rõ  rồi,  triệt  để  thấu  hiểu  tường  tận,  vậy  thì  gọi  là 

chứng được pháp thân thanh tịnh. 

Chúng ta biết được chư Phật Như Lai có pháp 

thân, chúng ta cũng có pháp thân. 

 Cái gì là pháp thân? 

Hư không pháp giới tất cả chúng sanh là pháp 

thân  của  chính  chúng  ta.  Cho  nên  chúng  ta  giúp  đỡ 

người khác, thương yêu người khác, là việc nên làm. 

Mắt  phải  giúp  đỡ lỗ  tai,  phải  giúp  đỡ toàn  thân,  tay 

chân đều phải  giúp đỡ đến, không thể nói nó không 

liên quan gì với ta, ta không thèm để ý nó, làm gì có 

cái  đạo lý này? Phải  nên biết đây là cùng đồng một 

174 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thể sinh mạng. 

Ngày  nay  chúng  ta  mê  rồi,  mê  rồi  chính  là 

không  biết  hư  không  pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh, 

cùng  chính  mình  là  cùng  đồng  một  thể  sinh  mạng, 

một  cái  pháp  thân.  Trên  kinh  đại  thừa  thường  nói 

 “Mười phương ba đời chư Phật, cùng đồng một pháp 

 thân”.   Mười  phương  ba  đời  chư  Phật  chính  là  các 

chủng tộc khác nhau, tư tưởng không như nhau, tôn 

giáo  không  như  nhau,  nhưng  cùng  đồng  một  pháp 

thân,  cùng  đồng  một  thể  sinh  mạng.  Phải  chân  thật 

đem những đạo lý chân tướng sự thật này, làm cho rõ 

ràng, làm cho thấu đáo, nhận biết triệt để. 

Thúc  đẩy  đa  nguyên  văn  hoá,  thực  tiễn  đa 

nguyên  văn  hoá  không  khó,  làm  cho  tất  cả  chúng 

sanh tôn kính lẫn nhau, kính yêu lẫn nhau, hợp tác lẫn 

nhau. Vậy thì tại làm sao mà không làm được? Ngày 

nay không làm được, vì không người dạy. 

Hôm  qua  Cục  trưởng  Youli  đến  thăm  tôi.  Tôi 

mời  ông  ấy  xem  cái  giá  sách  của  tôi.  Trên  giá  sách 

của tôi có kinh điển của Thiên Chúa Giáo, có Ki-Tô 

giáo, có Hồi Giáo, có Đạo Giáo, những kinh điển này 

đều ở trên đó. Tôi nói:  

- Ông xem thấy, tôi đều đọc. 

Ông ấy là Do Thái Giáo. Tôi nói:  

175 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





- Kinh điển của Do Thái giáo, ở tôi đây không 

có, ông nghĩ cách tìm giúp cho tôi. 

Ông ấy nói:  

-  Tốt!  Không  vấn  đề  gì,  tôi  nhất  định  sẽ  đưa 

đến. 

Chúng  ta  mỗi  một  tôn  giáo,  mỗi  một  loại  văn 

hoá khác nhau, chúng ta đều phải đọc, đều phải hiểu 

rõ. Họ không đọc kinh điển  của chúng ta, họ không 

hiểu  rõ chúng ta, nhưng  chúng ta đọc kinh  điển  của 

họ,  chúng  ta  hiểu  rõ  họ.  Chúng  ta  hiểu  rõ  họ,  trước 

tiên  chúng  ta  phải  giúp  đỡ  họ,  trước  tiên  chúng  ta 

phải thương yêu họ, phải tôn kính họ trước. Chúng ta 

hiểu rõ họ, hiểu rõ chính là giác ngộ, không hiểu rõ, 

vẫn chưa giác ngộ. Đây là hy vọng đồng tu chúng ta, 

kinh này không thể đọc suông, sau đọc rồi nhất định 

phải thực tiễn. 

Cũng  giống  y  như  Bồ  Tát  Pháp  Tạng  vậy, 

những  việc   “Công  đức  trang  nghiêm”   này.  Câu  nói 

này  chính  là  toàn  bộ  đều  bao  gồm  trong  đó,  tánh 

tướng, lý sự, nhân quả, thảy đều bao gồm ngay trong 

đó.  Thông  đạt  tường  tận, “ Như  nhất  Phật  sát”31,  họ 

hiểu  rõ  trình  độ  này,  trình  độ  nhận  biết  cũng  giống 

như một cõi nước Phật vậy. 

Chúng  ta  lại  làm  một  thí  dụ,  cũng  giống  như 

176 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thân thể của một con người vậy, nhận biết đối với hư 

không  pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh,  cũng  giống  như 

nhận biết đối với cái thân thể này của chúng ta vậy. 

Sau đó thời gian dài tư duy, chọn lựa, học tập, nhiếp 

thủ, như vậy mới kết được đại nguyện, hay nói cách 

khác  học  tập  của  chúng  ta,  đời  sống  của  chúng  ta, 

công việc của  chúng ta, mới  có  một  phương hướng, 

mới có một mục tiêu, phương hướng mục tiêu mới là 

chính  xác.  Biết  được  chúng  ta  phải  nên  làm  người 

như thế nào, làm thế nào để giúp người, làm thế nào 

giúp đỡ tất cả chúng sanh, cũng giống như giáo huấn 

của cổ thánh tiên hiền chúng ta. 

Cổ thánh tiên hiền chúng ta dạy người cũng chỉ 

ba sự việc này:  

Việc thứ nhất dạy chúng ta thông đạt tường tận 

quan hệ người với người, người Trung Quốc chúng ta 

gọi là giáo dục luân lý. 

Việc thứ hai dạy chúng ta thông đạt tường tận 

quan  hệ  con  người  với  đại  tự  nhiên,  làm  đến  được 

“Nhân dân ái vật”, phải thương yêu đối với hoàn cảnh 

tự nhiên. 

Hiện tại địa cầu của chúng ta bị bệnh rồi, hoàn 

cảnh  sinh  thái  tự  nhiên  bị  phá  hoại,  đó  là  gì  vậy? 

Không  hiểu  được  quan  hệ  của  con  người  với  hoàn 

cảnh  tự  nhiên,  không  biết  được  ái  vật,  cho  nên  phá 

177 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





hoại  hoàn  cảnh  sinh  hoạt  của  chúng  ta.  Vì  sao?  Vì 

không hề nhận qua giáo dục, không có người dạy họ. 

Việc  thứ  ba  là  dạy  chúng  ta  thông  đạt  tường 

tận,  quan  hệ  của  con  người  với  thiên  địa  quỷ  thần. 

Đây là giáo dục. 

Giáo dục của nhà Phật càng triệt để hơn so với 

đây, càng thấu triệt, càng rộng lớn, càng viên mãn, là 

để chúng ta hiểu rõ hư không pháp giới tất cả chúng 

sanh, đều phải thông đạt tường tận. Cho nên đời sống 

chúng  ta,  phương  hướng  mục  tiêu  mà  chúng  ta  nỗ 

lực,  bạn  mới  chân  thật  có  thể  làm  đến  được,  có  thể 

nắm lấy được, đời sống của bạn mới có thể đạt được 

tự tại, đại tự tại, đại viên mãn. 

Vừa  rồi  chúng  ta  đã  nói  pháp  hỉ  tràn  đầy,  vô 

lượng trí tuệ, vô lượng từ bi, tự nhiên liền sẽ lưu lộ 

ra.  Nếu  bạn  đối  với  những  chân  tướng  sự  thật  này, 

không  thông  đạt,  không  tường  tận,  bảo  bạn  phát  ra 

tâm từ bi, phát ra tâm yêu thương, sẽ rất miễn cưỡng 

mà phát ra, không phải là thật, không cam tâm không 

tình nguyện, rất là miễn cưỡng, vậy thì  không được 

việc  gì,  không  thể  giải  quyết  vấn  đề.  Thương  yêu 

chân thật, từ bi chân thật, mới có thể độ chính mình, 

mới có thể giúp chúng sanh. Kết luận sau cùng: 

CHÁNH  KINH:  “Sở  nhiếp  Phật  quốc,  siêu  quá  ư 

bỉ” 

178 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 [Dịch nghĩa: Cõi nước được Ngài nhiếp thọ siêu việt 

 các cõi kia] 

Đây  là  A  Di  Đà  Phật  tạo  thành  thế  giới  Cực 

Lạc,  chỗ  này  nói  “Phật  quốc”  chính  là  thế  giới  Cực 

Lạc. 

 “Siêu quá ư bỉ”: 

“Bỉ”   là  chỉ  21  “câu  chi”  cõi  Phật  phía  trước, 

cũng  chính  là  nói  hư  không  pháp  giới  thế  giới  Cực 

Lạc siêu vượt tất cả cõi nước chư Phật. Làm thế nào 

siêu  vượt?  Chúng  ta  từ  phía  trước  đã  xem  phương 

pháp  thái  độ  tu  học  của  Pháp  Tạng  như  cách  người 

hiện  đại  nói  ra  “Rất  là  phù  hợp  với  tinh  thần  khoa 

học”.  Không  phải  Ngài  chính  mình  dựa  vào  không 

tưởng mà kiến tạo, Ngài là học tập tham quan, lấy cái 

hay  của  người,  bỏ đi  cái  dở  của  người,  như  vậy  mà 

kiến tạo thế giới Cực Lạc, nên thế giới Cực Lạc là tập 

đại  thành  trang  nghiêm  của  mười  phương  cõi  nước 

chư Phật, trong mười phương cõi nước chư Phật bao 

gồm tất cả ưu điểm nó thảy đều có đủ, bao gồm tất cả 

những khuyết điểm nó thảy đều không có, nó như thế 

mà tạo thành. Bạn nói xem chúng ta có nên học tập 

hay không? Quyết định không phải làm một sự việc 

chỉ  dựa  vào  ở  trong  nhà  mà  tưởng  tượng,  tìm  vài 

người mà thương lượng, thì không thành công. Nhất 

định  phải  xem nhiều, học tập  nhiều, khảo sát nhiều, 

quán  sát  cặn  kẽ,  xem  thấy  những  lỗi  lầm  đó  của 

179 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





người  thì  chúng  ta  phải  cải  đổi,  sở  trường  ưu  điểm 

của người thì chúng ta phải học tập, bạn mới có thể 

thành công, mới có thể “Siêu quá ư bỉ”. 

Ngày  nay  đạo  tràng  Cư  Sĩ  Lâm  có  được  chút 

thành tựu nhỏ này, chúng ta cũng là học tập thái độ 

học  tập  của  Bồ  Tát  Pháp  Tạng.  Chúng  ta  “hư  tâm”, 

cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  rất  hư  tâm,  rất  là  khiêm  tốn, 

tiếp nhận phê bình, nỗ lực cải tiến. Hơn nữa thường 

hay đi tham phỏng, gần đây đến Trung Quốc đại lục 

lại  đi  tham  học,  tối  ngày  hôm  nay  quay  về.  Tham 

quan học tập, xem thấy người ta có chỗ tốt, chúng ta 

không có, trở về phải mau làm, xem thấy người khác 

có khuyết điểm, tỉ mỉ phản tỉnh, chúng ta chính mình 

có  hay  không?  Ngày  ngày  đang  cải  sửa,  ngày  ngày 

phản tỉnh, thì ngày ngày mới có tiến bộ. Cái tiến bộ 

này, không có chỗ cùng tận. Vậy đến hôm nào chúng 

ta  mới  không  cần  cải  tiến  nữa?  Đến  được  Như  Lai 

quả địa vẫn còn phải cầu tiến bộ. A Di Đà Phật ở Như 

Lai  quả địa  cũng vậy. Cho nên cải  tiến là vĩnh viễn 

không hề ngừng nghỉ. 

Chúng  ta  mỗi  người  phải  hiểu  được  cái  tâm 

trạng học tập này, mới có thể thành tựu đức hạnh của 

chính mình. Mỗi một ngày chúng ta tiếp xúc rất nhiều 

người, bạn có xem thấy ra không? Con người này họ 

có  sở  trường  gì?  Họ  có  khuyết  điểm  gì?  Chúng  ta 

thấy người khác thì dễ thấy, thấy chính mình thì quá 

khó. Chúng ta xem thấy khuyết điểm của người khác, 

180 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



lập tức quay đầu nghĩ lại xem ta có hay không? Nếu 

như có phải mau sửa đổi, xem thấy người khác có sở 

trường, xem lại chính mình có hay không? Không có, 

phải  mau  học  tập,  thì  đức  hạnh  của  chính  chúng  ta 

mới có thể ngày ngày có tiến bộ. 

Đạo  tràng này  của  chúng  ta  là  hoàn  cảnh sinh 

hoạt của chúng ta, xem thấy hoàn cảnh sinh hoạt của 

người  khác,  nơi  nào  là  có  chỗ  tốt,  chúng  ta  có  hay 

không?  Không  có  thì  phải  học  tập,  một  số  khuyết 

điểm  trong  hoàn  cảnh  sinh  hoạt  của  người  khác, 

chúng ta có hay không? Có thì phải mau sửa đổi lại. 

Hoàn cảnh sinh hoạt trong cái đạo tràng của bạn liền 

sẽ siêu vượt người khác. 

Lại mở rộng thêm, cái xã hội này, cái khu vực 

này cũng là như vậy. Thế giới Cực Lạc là do như vậy 

mà tạo thành, cho nên hợp tình hợp lý hợp pháp, việc 

này chúng ta phải nên học tập. 

Cho nên giáo huấn của Phật, Phật dạy chúng ta 

học tập, đích thực có đạo lý. Ngày nay chúng ta gọi là 

hợp tình  hợp lý hợp pháp, quyết  định không phải là 

không  tưởng,  muốn  bạn  làm  như  thế  nào  đó,  không 

phải  vậy,  rất  là  hoạt  bát,  ngày  nay  nói  rất  phù  hợp 

tinh thần và quan niệm lý luận của khoa học. Từ ngay 

những  chỗ  này,  chúng  ta  cũng  có  thể  thể  hội  được. 

Trong Phật pháp có khoa học kỹ thuật cao độ, có thể 

giúp đỡ tất cả chúng sanh, cải thiện đời sống của tất 

181 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





cả chúng sanh, nâng cao phẩm chất của tất cả chúng 

sanh. 

Chúng  ta  đọc  cái  đoạn  kinh  văn  này,  ở  ngay 

chỗ này làm một kết luận nhỏ:  

 Điều thứ nhất: Thế Gian Tự Tại Vương Như Lai nói 

 pháp ngàn ức năm. 

Chúng  ta  có  chú  ý  đến  cái  vấn  đề  này  hay 

không?  Một  cái  đạo  tràng  giáo  hóa  một  số  chúng 

sanh,  nếu  không  có  thời  gian  nói  pháp  dài  lâu,  thời 

gian dài giáo hóa thì không nhận được hiệu quả. Cái 

điểm này chúng ta phải lưu ý đến. 

Ngày này rất nhiều  người đều biết, hiện  tại từ 

các quốc gia khu vực khác, đến nơi đây cùng tu học 

với  chúng  ta,  cùng  nhau  đến  niệm  Phật.  Mỗi  một 

tháng đã vượt qua hơn 300 người, tính một cách bảo 

thủ chí ít cũng phải vượt qua 300 người. Hiện tại số 

người đang không ngừng thêm lớn, tôi nghĩ năm tới 

nhất định sẽ vượt qua 500 người. Mọi người đều tán 

thán  cái  đạo  tràng  này  thù  thắng,  thù  thắng  nguyên 

nhân này do đâu? Ngày ngày giảng kinh, chính là như 

Thế Gian Tự Tại Vương ở ngay chỗ này nói  “Đã nói 

 pháp  ngàn  ức  năm”.   Cái  đạo  tràng  này  không  nói 

pháp thì làm sao được? 

Các  vị  phải  nên  biết,  không  nói  pháp  thì  con 

182 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



người  liền  nghĩ  tưởng  xằng  bậy.  Niệm  Phật  cũng 

không  được,  Niệm  Phật  Đường  vẫn  cứ  là  cãi  lộn. 

Cách nghĩ của mỗi người không như nhau. Cho nên 

Niệm  Phật  Đường  chúng  ta  ngày  nay  vẫn  có  được 

chút thành tựu này là dựa vào cái gì? Dựa vào 12 năm 

qua giảng kinh nói pháp, mọi người dần dần hiểu rõ, 

giác ngộ, cho nên Niệm Phật Đường niệm Phật bình 

an vô sự. Thế nhưng mỗi ngày vẫn phải giảng hai giờ 

đồng hồ, nếu không giảng hai giờ đồng hồ vẫn sẽ xảy 

ra  vấn  đề.  Tại  vì  sao  vậy?  Phàm  phu  tất  nhiên  là 

phàm  phu,  họ  không  phải  là  thánh  nhân,  phiền  não 

tập khí đều rất sâu nặng. Nhất là ở vào thời đại hiện 

tại này, chúng ta gọi  là phong khí  xã hội không tốt, 

người nước ngoài gọi là từ trường không tốt, chúng ta 

bị ảnh hưởng phong khí từ trường này, thân tâm đều 

không ổn định, tánh tình bất định, tâm tình dao động, 

nên dễ dàng xảy ra việc. Mỗi  ngày nghe giảng kinh 

hai  giờ,  làm  cho  tâm  tình  ổn  định  lại,  đạo  lý  chính 

ngay  chỗ  này,  thời  gian  càng  dài,  hiệu  quả  sẽ  càng 

thù thắng. 

Cho  nên  Thế  Tôn  năm  xưa  ở  đời,  mỗi  ngày 

giảng  kinh  nói  pháp  8  giờ,  không  phải  là  hai  giờ. 

Chúng  ta  xem  thấy  ở  trên  kinh,  Phật  Bồ  Tát  ở  đời 

ngày giảng kinh hai thời, hai thời vào lúc đó chính là 

8 giờ đồng hồ hiện tại nên Thế Tôn  năm xưa ở đời 

mỗi ngày giảng kinh 8 giờ đồng hồ. Đơn vị thời gian 

của người Ấn Độ dùng một ngày một đêm phân làm 

6 thời, ngày 3 thời, đêm 3 thời. Ban ngày phân 3 thời 

183 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





là Sơ Nhật phân,  Trung Nhật phân, Hậu Nhật phân; 

Buổi tối 3 thời là Sơ Dạ phân, Trung Dạ phân, Hậu 

Dạ phân, cho nên một ngày phân ra sáu thời. Hiện tại 

đơn  vị  thời  gian  của  chúng  ta  tương  đối  chuẩn  xác, 

chúng ta gọi là giờ: Trung Quốc thời xưa phân ngày 

đêm thành 12 giờ, các vị đều quen thuộc, tý, sửu, dần, 

mẹo,  thìn,  tỵ,  ngọ,  mùi…  dùng  12  chữ  này  làm  đại 

biểu,  ban  ngày  là  6  giờ,  buổi  tối  là  6  giờ;  Hiện  tại 

chúng ta dùng đơn vị tính giờ của người phương tây, 

nên gọi là giờ 24 giờ một ngày nên tính theo hiện tại 

bốn giờ mới là  một  thời của Thích Ca Mâu Ni Phật 

thời  đại  đó,  chúng  ta  xem  thấy  trên  kinh  hai  thời 

giảng kinh, liền biết được Thích Ca Mâu Ni Phật mỗi 

ngày giảng kinh 8 giờ đồng hồ. Huân tu thời gian dài 

như vậy, người mới giác ngộ ra được, mới hiểu rõ ra. 

Hơn nữa vào lúc đó nhân tâm thuần hậu, phong khí 

xã hội lương thiện, sức cám dỗ bên ngoài rất mỏng, 

còn phải  mỗi  ngày  nghe kinh đến 8 giờ,  mới  có thể 

chuyển đổi được. 

Hiện  tại  với  cái  năm  này,  tôi  nghĩ  mỗi  ngày 

giảng kinh  chí  ít phải  16 giờ, e rằng ý niệm  mới có 

thể chuyển đổi lại được. Thế nhưng 16 giờ đồng hồ, 

tìm người nào để giảng vậy? Không tìm được người, 

không dễ dàng. 

Các  vị  nhất  định  phải  ghi  nhớ,  hưng  suy  của 

đạo tràng quyết định ở thời gian giảng kinh nhiều ít. 

Đây là nhân tố quyết định, người người đều tường tận 

184 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 




rồi,  thấu  hiểu  rồi,  mới  chịu  phát  tâm  tu  hành,  thật 

làm.  Đạo  lý  không  làm  cho  rõ  ràng,  phương  pháp 

chưa tường tận, không biết được chỗ tốt. Bạn bảo họ 

ngày  ngày  niệm  Phật,  không  làm  việc  gì,  buông  bỏ 

xuống, người ta nói đầu óc của bạn có vấn đề, nói các 

người tiêu cực, bạn nói xem còn cách nào chăng? 

Ngàn  ức  năm  giảng  kinh,  chính  là  nhắc  nhở 

chúng ta kinh giáo phải huân tu thời gian dài, đây là 

công việc giáo dục. 

 Điều thứ hai: Chúng ta xem thấy Bồ Tát Pháp Tạng 

 khổ hạnh 5 kiếp. 

 “Tinh  cần  cầu  sở,  cung  thận  bảo  trì,  tu  tập 

 công đức, mãn túc ngũ kiếp”32.  Cái đoạn nhỏ này nếu 

dùng lời hiện đại mà nói, chính là đem những phương 

pháp lý luận mà chính mình đã tu học được, thực tiễn 

ngay  trong  cuộc  sống  thường ngày.  Bao  gồm  chúng 

ta  làm  việc,  bình  thường  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật 

những giao  tiếp  qua  lại  này,  tiếp  xúc  với  tất  cả  mọi 

người, tất cả mọi việc, tất cả mọi vật, thảy đều thực 

tiễn đời sống ở ngay trong Phật pháp, cũng chính là 

nói đời sống ở ngay trong trí tuệ. Chỗ này chúng ta 

cần phải học tập, không thể không chú ý. Họ trải qua 

là đời sống gì? Trải qua là đời sống trí tuệ cứu cánh 

viên mãn cao độ, cho nên họ tự tại, họ hạnh phúc, họ 

an vui, cho nên gọi là thế giới Cực Lạc. 

185 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Ngày  nay  chúng  ta  trải  qua  là  đời  sống  gì? 

Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, phiền não, âu lo, 

đời sống khổ không nói  ra lời. Tại  vì sao có thể trở 

thành ra như vậy? Đối với những chân tướng sự thật 

này, không làm cho rõ ràng, không làm cho tường tận 

thì phải làm sao? Những sự việc này nếu muốn làm 

cho  rõ  ràng,  làm  cho  tường  tận,  không  phải  ở  nhà 

chính mình nghĩ  mà  có thể nghĩ  ra được, không thể 

nghĩ ra được, phải có thiện tri thức dạy. Thiện tri thức 

chính là Phật Bồ Tát, chúng ta nhất định phải khiêm 

hạ tiếp nhận dạy bảo, then chốt chính ngay chỗ này. 

Sau  cùng  tôi  muốn  nhắc  nhở  mọi  người,  Tỳ 

kheo Pháp Tạng vì sao phải làm như vậy? Ngài làm 

là dụng ý ở đâu? Mục đích của Ngài làm là gì? Chúng 

ta  phải  rõ  ràng,  phải  thấu  hiểu,  mục  đích  của  Ngài, 

dụng  ý  của  Ngài. Chính là  ngày  nay  nói  “Thực  tiễn 

đa nguyên văn hoá, hư không pháp giới tất cả chúng 

sanh,  hòa  thuận  cùng  sống,  kính  yêu  lẫn  nhau,  hợp 

tác lẫn nhau, cùng tồn tại phát triển, biết được đây là 

cùng  đồng  một  thể  sinh  mạng,  tất  cả  chúng  sanh 

chính là chính mình, không phải người khác, thương 

yêu tôn kính chúng sanh, giúp đỡ vô điều kiện là việc 

nên làm, là bổn phận chính mình phải làm. Đây chính 

là  dụng  ý  của  chư  Phật  Bồ  Tát  giáo  hóa.  A  Di  Đà 

Phật kiến lập thế giới Tây Phương Cực Lạc, cũng là 

cái ý này. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ 

186 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



giảng đến đây thôi. 

A DI ĐÀ PHẬT! 


****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

187 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





 

(VCD 099) 

 

CHÁNH  KINH:  “Ký  nhiếp  thọ  dĩ,  phục  nghệ  Thế 

Tự  Tại  Vương  Như  Lai  sở,  khể  thủ  lễ  túc,  nhiễu 

Phật tam táp, hiệp chưởng nhi trụ”. 

 [Dịch nghĩa: Ðã nhiếp thọ xong, lại đến chỗ Thế Tự 

 Tại  Vương  Như  Lai,  dập  đầu  lễ  dưới  chân  Phật, 

 nhiễu Phật ba vòng, đứng chắp tay] 

Chúng  ta  xem  từ  chỗ  này,  cái  đoạn  này  là  lễ 

tiết. Thế xuất thế gian pháp đều rất chú trọng lễ tiết. 

Người xưa nói rất hay  “Người không có lễ thì không 

 thể đứng được ở xã hội”33.  Lời nói này nói được rất 

có đạo lý. Chúng ta ở ngay trong kinh luận của Phật, 

nơi  nơi  đều  có  thể  xem  thấy  Thế  Tôn  cùng  với  các 

học  trò  của  Ngài,  thậm  chí  đến  xã  hội  đại  chúng 

thông thường, bạn xem lễ tiết của họ chu đáo đến thế 

nào, thành kính đến thế nào. Đây là chỗ mà chúng ta 

phải nên học tập. 

Hôm  nay  là  lễ  Phật  Đản  sanh,  có  một  số  các 

lãnh đạo tôn giáo khác chúc mừng đối với Phật Đản 

của  chúng  ta,  cũng  có  gởi  thiệp  đến,  cũng  có  tặng 

hoa, đưa lễ vật đến, chúng ta đều phải nên ghi nhớ. Ở 

người  xưa  không  chỉ  là  một  xã  đoàn,  ngay  đến  gia 

đình cũng không ngoại lệ, gia đình tiếp nhận bạn bè 

thân thích tặng quà, đều phải đăng ký trên một tấm lễ 

188 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bạc. Tại vì sao phải đăng ký chứ? Đến khi họ có ngày 

kiết khánh, bạn liền biết được để tặng lễ họ. Cho nên 

khi tặng quà qua lại, luôn là phải tặng nhiều hơn so 

với họ một chút, đó là hậu đạo. Quyết định không thể 

tặng  ít  hơn  so  với  họ,  vậy  thì  thật  là  khó  coi,  chí  ít 

phải tặng bằng nhau, tốt nhất là nhiều hơn một chút, 

cổ thánh tiên hiền  đều là dạy bảo  chúng ta làm như 

vậy. Cho nên ở xã hội cũ Trung Quốc, mỗi nhà đều 

có tấm lễ bạc, tấm lễ bạc này rất quan trọng, chúng ta 

cái đoàn thể này càng quan trọng hơn. Cho nên bình 

thường  hy  vọng  các  đồng  tu  cần  phải  chú  ý  đến 

những việc này, vạn nhất không nên xem thường, sau 

khi xem thường thì biến thành vô lễ, vậy thì chúng ta 

ở trong xã hội làm người làm việc sẽ rất khó, không 

có  người  giúp  đỡ  bạn,  không  có  người  ủng  hộ  bạn. 

Cái đoạn này chúng ta có thể thể hội được. 

Bồ Tát Pháp Tạng là đệ tử Phật chân thật, Ngài 

có thể y giáo phụng hành, có thể dùng thời gian ngắn 

nhất,  nhanh  chóng  viên  mãn  thành  tựu  tu  học  của 

Ngài,  đạt  đến  nguyện  vọng  của  Ngài,  đây  là  người 

chân thật báo ân. 

Thứ nhất: “Ký nhiếp thọ dĩ” [Đã nhiếp thọ xong]  

Câu này là nói  thế  giới  Tây Phương Cực Lạc, 

nguyện vọng lý tưởng của Ngài tiếp cận hoàn thành, 

có thể nói đã hoàn thành. 

189 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Phía  trước  trong  kết  luận,  “Sở  nhiếp  Phật  độ, 

 siêu  quá  ư  bỉ” .  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  kiến 

thành, sau khi kiến thành, một việc lớn nhất đến lão 

sư nơi đó để báo cáo.  Cho nên lại đến chỗ của Như 

Lai thế Tự tại Vương:  

Thứ hai: “Phục nghệ Thế Tự Tại Vương Như Lai 

sở” [Lại đến chỗ Thế Tự Tại Vương Như Lai]  

Không chỉ là lễ tạ lão sư, mà vẫn là cầu lão sư 

chỉ đạo. 

Thứ ba: “Khể thủ lễ túc, nhiễu Phật tam táp” [Dập 

đầu lễ dưới chân Phật, nhiễu Phật ba vòng] 

Dùng  cái  đỉnh  đầu  của  chúng  ta,  lễ  dưới  chân 

Phật,  đây  gọi  là  “Khể  thủ  lễ  túc”.  Trong  kinh  luận 

giải thích với chúng ta, tại vì sao phải hành “Khể thủ 

lễ túc”? Triết phục tâm ngạo mạn của chính mình. 

Các  vị  phải  nên  biết,  ngạo  mạn  có  thể  nói  là 

phiền  não  từ  nhiều  đời  đến  nay.  Cái  phiền  não  này 

không chỉ chướng ngại bạn chứng quả, ngay đến khai 

ngộ cũng bị nó chướng ngại. 

Ngày  nay  chúng  ta  học  Phật,  ngày  ngày  nghe 

kinh, tại vì sao không khai ngộ? Chúng ta xem thấy ở 

trên kinh luận, xem trong truyện ký của đại đức xưa, 

người  ta  đọc  tụng  nghe  kinh,  có  một  số  người  thời 

190 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



gian rất ngắn liền khai ngộ, có một số người 10 năm, 

8 năm khai ngộ, có người 5 năm đến 10 năm khai ngộ 

rất  nhiều,  dưới  5  năm  khai  ngộ  thì  cũng  có,  nhưng 

tương đối ít, 20 năm 30 năm khai ngộ cũng có, cũng 

tương đối ít. 

Tại  vì  sao  họ  có  thể  khai  ngộ,  còn  chúng  ta 

không  thể?  Thành  thật  mà  nói  về  hoàn  cảnh  tu  học 

của họ, cùng hoàn cảnh tu học của chúng ta hiện tại 

mà so sánh có thể nói mỗi nơi có sự đặc sắc của nó. 

Về  phương  diện  vật  chất,  người  thời  nay  thì 

thuận  tiện,  người  xưa  không  bằng  như  người  nay. 

Các vị phải nên biết, người xưa vào buổi tối làm gì có 

ánh đèn sáng được như thế này? Đốt đèn sáp, đốt đèn 

dầu. Kinh bổn không thể in ấn được tốt đẹp như hiện 

tại, số lượng cũng ít, cho nên thông thường kinh bổn 

của chính mình dùng đều là chính mình chép ra. Vào 

lúc đó không có kỹ thuật in xoa, không tìm mua được 

kinh  bổn,  chỉ  có  dựa  vào  chép  tay.  Tôi  nghĩ  các  vị 

chưa đọc qua cái quyển sách mà chính mình chép ra, 

vẫn chưa đọc qua. Còn các vị ngày nay đến nghe kinh 

một  lần,  ngồi  xe  thì  đến,  rất  thuận  tiện.  Người  xưa 

nghe kinh, bạn có biết hay không? Đi bộ! Phải đi bao 

xa  vậy?  Người  đã  thọ  qua  Bồ  Tát  giới,  thì  như  trên 

kinh Bồ Tát giới nói trong vòng 40 dặm có pháp sư 

giảng kinh,  nếu bạn  không đến  nghe kinh,  thì  phạm 

giới Bồ Tát, thì phạm giới rồi. 40 dặm, một giờ đồng 

hồ  đi  10  dặm,  đi  bốn  giờ  đồng  hồ  để  nghe  một  lần 

191 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





giảng  kinh.  Cho  nên  về  phương  diện  vật  chất  thì 

người  xưa  không  bằng  chúng  ta,  hiện  tại  chúng  ta 

thuận tiện hơn nhiều so với họ. 

Về mặt khác thì chúng ta không thể so được với 

người xưa. Người ta tâm địa thanh tịnh, chân thành, 

cho nên họ có được thọ dụng. Hiện tại tâm của chúng 

ta bao chao, chân thật là tâm khí bao chao, cho nên tu 

hành nếu muốn thành tựu thì rất là khó khăn. Xã hội 

hiện  tại  sức  cám  dỗ  của  danh  vọng  lợi  dưỡng  năm 

dục sáu trần nhiều hơn người xưa không biết là tăng 

thêm mấy trăm lần, mấy ngàn lần. Người thời trước 

không  cách  gì  tưởng  tượng  đời  sống  của  chúng  ta 

ngày nay. Cái hoàn cảnh này nếu muốn có thành tựu, 

đó  chính  là  trên  “Kinh  Di  Đà”  nói   “Không  phải  là 

 người thiện căn phước đức nhân duyên ít mà có thể 

 sanh được nước kia” . 

Cho  nên  Thiện  căn,  Phước  đức,  Nhân  duyên 

của chúng ta đều siêu vượt người xưa. Vì sao? Bởi vì 

nếu kéo người xưa đến thời hiện tại này, họ giống y 

như ta vậy thì họ không thể thành tựu. Họ là ở trong 

hoàn  cảnh  xưa  đó  có  thể  thành  tựu,  còn  chúng  ta  ở 

trong  hoàn  cảnh  này  có  thể  thành  tựu,  thì  siêu  vượt 

hơn họ quá nhiều. Cái đạo lý này nhất định phải nên 

hiểu. 

Tinh thần, nghị lực cầu học của A Di Đà Phật, 

đáng  được  chúng  ta  kính  phục,  đáng  được  chúng  ta 

192 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



học tập. Ngài chăm chỉ nỗ lực, không một chút buông 

lung.  Người  hiện  tại  đã  nói   “Phân  miểu  tất  tranh” . 

Ngài muốn thỏa mãn cái nguyện vọng của Ngài, cái 

nguyện vọng gì? Giúp đỡ pháp giới chúng sanh bình 

đẳng  thành  Phật.  Cái  nguyện  vọng  này  quá  to  quá 

lớn, người thông thường đích thực không dám tưởng 

tượng, Ngài phát ra cái nguyện này, quả nhiên thành 

tựu.  Chân  thật  là  có  nguyện  ắt  thành.  Cho  nên  hôm 

nay Ngài đến chỗ của lão sư, hành lễ chí kính đối với 

lão sư,  “Nhiễu Phật tam tráp, hiệp chưởng nhi trụ”. 

Thứ tư: “Hiệp chưởng nhi trụ” [Đứng chắp tay] 

“Trụ” là đứng ở nơi đó. 

CHÁNH KINH: “Bạch ngôn: Thế Tôn, ngã dĩ thành 

tựu trang nghiêm Phật độ, thanh tịnh chi hạnh”. 

 [Dịch  nghĩa:  Bạch  rằng:  Bạch  Thế  Tôn,  con  đã 

 thành tựu hạnh thanh tịnh trang nghiêm cõi Phật. ] 

Đây là đưa ra báo cáo tu học thành tựu với lão 

sư.  Hai  câu  này  là  tổng  thuyết :  “Thành  tựu  trang 

 nghiêm Phật độ”  là y báo; Thế giới Cực Lạc  “Thanh 

 tịnh chi hạnh”  là chánh báo. 

Bạn  xem  hai  câu  tám  chữ  này,  thế  giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc  y  chánh  trang  nghiêm  đều  nổi  bật 

lên hết, Pháp Tạng vừa nêu ra như vậy. Thế Gian Tự 

Tại Vương Như Lai làm gì mà không rõ ràng cái đạo 

193 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





lý này? Lập tức liền tường tận. Phía sau cái đoạn này, 

Phật liền bảo Ngài nói ra tường tận hơn, cái cách nói 

này Phật biết được, nhưng đại chúng không biết. 

CHÁNH  KINH:  Phật ngôn: “Thiện tai! Kim chánh 

thị thời, nhữ ưng cụ thuyết” 

 [Dịch  nghĩa:  Phật  khen:  Lành  thay!  Nay  chính  là 

 đúng lúc, ông nên thuật đủ] 

Thứ nhất: “Phật ngôn: Thiện tai” [Phật khen: Lành 

thay!]  

 “Thiện tai”  

Hai chữ này là Phật tán thán Ngài. Ý nghĩa rất 

sâu,  vì  sao  vậy?  Thành  tựu  của  thế  giới  Cực  Lạc, 

đúng là tâm nguyện của Thế Gian Tự Tại Vương Như 

Lai, là nguyện vọng của Ngài, cũng là nguyện vọng 

của mười phương tất cả chư Phật Như Lai. Vậy thì tại 

vì  sao  chư  Phật  Như  Lai  không  làm?  Không  nghĩ 

đến! Thực tế mà nói không phải không có trí tuệ làm, 

không  phải  không  có  năng  lực  làm,  mà  không  nghĩ 

đến. Cái duyên này không như  nhau, nhưng sự việc 

này  được  Tỳ  Kheo  Pháp  Tạng  nghĩ  đến,  Ngài  làm 

thành  công  rồi.  Chư  Phật  Như  Lai  không  hề  đố  kỵ, 

bạn  thấy  ở  chỗ  này,  không  có  đố  kỵ,  không  có 

chướng ngại. 

Không như xã hội hiện tại của chúng ta, việc tốt 

194 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhiều  dày  vò,  bạn  muốn  làm  một  việc  tốt,  người  ta 

biết được, nghĩ ra hết cách để chướng ngại bạn, nghĩ 

ra hết cách cản trở bạn, không để bạn thành tựu. Vậy 

đây là cái tâm thế nào vậy? Đây là bên trong có ta và 

người, thành tựu của bạn không phải là thành tựu của 

ta, cho nên sanh ra đố kỵ chướng ngại. 

Chư Phật Như Lai không có ta và người, thành 

tựu  của  bạn  chính  là  thành  tựu  của  ta,  mỹ  mãn  của 

bạn chính là mỹ mãn của ta, vậy làm sao mà không 

hoan  hỉ?  Chư  Phật  Như  Lai  có  một  đại  nguyện  như 

nhau,  phổ  độ  chúng  sanh,  dùng  đủ  loại  phương  tiện 

khéo léo, tiếp dẫn độ hóa chúng sanh. 

Thế nhưng chúng sanh cang cường khó độ. Bạn 

xem thấy trong  “Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh” 

nói được rất rõ ràng, chân thật là cang cường khó độ. 

Cho nên chư Phật Như Lai liền khai mở vô lượng vô 

biên  pháp  môn,  giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh  dần  dần 

nâng  lên  cao.  Chúng  sanh  đang  trong  quá  trình  học 

tập.  Chúng  sanh  không  ngừng  tiến  thoái,  tiến  thì  ít, 

thoái  thì  nhiều,  cho  nên  chư  Phật  Bồ  Tát  chân  thật 

các Ngài cũng không sợ khó khăn, các Ngài có lòng 

nhẫn  nại,  đời  đời  kiếp  kiếp  vô  lượng  kiếp  đến  nay 

không bỏ một ai. 

Chư Phật Bồ Tát từ bi thương yêu, loại ân đức 

này phàm phu chúng ta không hề biết, không cách gì 

195 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





thể  hội.  Các  Ngài  mong  muốn  chúng  ta  sớm  một 

ngày  thành  Phật,  sớm  một  ngày  thoát  khỏi  sáu  cõi 

luân hồi, thoát khỏi mười pháp giới. Hành vi tạo tác, 

khởi tâm động niệm của chúng ta thì hoàn toàn tương 

phản với nguyện vọng của chư Phật Bồ Tát. 

Chúng  ta  biết  ân  đức  của  chư  Phật  Bồ  Tát. 

Ngày nay cách làm này của Bồ Tát Pháp Tạng, chân 

thật là làm rõ bổn hoài của Phật. Phật ở đây là mười 

phương ba đời tất cả chư Phật Như Lai. Vì sao vậy? 

Ở  ngay  trong  tất  cả  phương  tiện  khéo  léo,  Thế  giới 

Tây Phương Cực Lạc nó là đệ nhất, có thể khiến cho 

5 thừa vào Báo độ, không cần phải tu hành thời gian 

dài,  như  trong  48  nguyện  phía  sau,  mười  niệm,  một 

niệm  quyết  định  được  sanh.  Loại  phương  pháp  này, 

đích thực chư Phật Như Lai không hề nghĩ đến. Hơn 

nữa phương pháp chỉ dùng một câu danh hiệu, chân 

thật  không  thể  nghĩ  bàn,  đơn  giản  đến  như  vậy,  chỉ 

cần như lý như pháp mà tu học, không có một người 

nào mà không thành tựu. 

Cho nên Phật gọi là  “Thiện tai” . Bạn làm được 

quá  tốt,  bạn  làm  được  việc  này,  chính  là  tôi  muốn 

làm, bạn làm được rồi. Cho nên tất cả chư Phật Như 

Lai  đều  tán  trợ  Ngài,  đều  tán  trợ  A  Di  Đà  Phật,  vô 

điều  kiện  giúp  đỡ  A  Di  Đà  Phật.  Chư  Phật  tán  trợ, 

không phải nói “Thiện tai, thiện tai” thì xong, mà các 

Ngài có hành động biểu hiện. Hành động gì vậy? Tất 

cả  chư  Phật  giảng  kinh  nói  pháp,  vì  đại  chúng  rộng 

196 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



lớn giới thiệu thế giới Tây Phương Cực Lạc, khuyên 

bảo  mọi  người  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  đây  là 

thực tiễn. Hay nói cách khác chúng sanh niệm A Di 

Đà  Phật  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  chính  là  chư 

Phật Như Lai chính mình thành tựu. Con người niệm 

Phật được vãng sanh này là ai độ vậy? 

Ngày nay chúng ta biết được niệm Phật, niệm 

A  Di  Đà  Phật,  biết  được  cầu  sanh  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, nghĩ xem ai độ vậy? Bổn Sư Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật  độ.  Nếu  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

không  giới  thiệu  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  cho 

chúng  ta,  nếu  muốn  độ  chúng  ta  thoát  luôn  hồi,  ra 

khỏi mười pháp giới, thì thật khó, không biết là phải 

tốn  bao  nhiêu  sức  lực,  không  biết  là  phải  phí  bao 

nhiêu thời gian. Cho nên thành tựu của A Di Đà Phật, 

chính  là  thành  tựu  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật;  Sự 

nghiệp  của  Di  Đà  chính  là  sự  nghiệp  của  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật, là thành tựu của Thích Ca Mâu Ni Phật, 

là sự nghiệp của Thích Ca Mâu Ni Phật, cũng chính 

là thành tựu của mười phương ba đời tất cả chư Phật 

Như Lai. 

Sự nghiệp của tất cả chư Phật Như Lai, các vị 

phải tỉ mỉ mà nghĩ tưởng cái đạo lý này, sau đó bạn 

phải thể hội được cái thế gian này bất cứ một người 

nào làm được một việc tốt nào, cũng đều giống như 

chính  mình  làm,  chúng  ta  xem  thấy  cũng  xưng  là 

“Thiện  tai”,  hoan  hỉ  tán  thán,  hiệp  trợ  họ  vô  điều 

197 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





kiện. 

Hiện tại chúng ta đã làm một số thăm viếng các 

tôn giáo khác, cũng có một  số cúng dường giúp  đỡ. 

Trong  nhà  Phật  có  một  số  đồng  tu,  số  người  không 

nhiều,  số  ít,  cảm  thấy  rất  kỳ  lạ,  tại  vì  sao  chúng  ta 

phải  giúp  đỡ  những  tôn  giáo  đó?  Không  biết  được 

những sự việc mà họ làm, chính là việc mà ta muốn 

làm, chúng ta phải làm, ta và người không hai. Chúng 

ta xem thấy người ta làm những việc từ thiện phúc lợi 

xã hội, giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn, thật giống 

y  như  chúng  ta  chính  mình  làm  vậy,  chúng  ta  chân 

thành tán thán, giúp đỡ họ vô điều kiện. Đây là chúng 

ta học được từ trong kinh Phật, học được từ nơi Thích 

Ca Mâu Ni Phật, học được từ chỗ A Di Đà Phật. Phải 

học được giống, đây mới là học trò của Phật. Phía sau 

nói: 

Thứ hai: “Kim chánh thị thời, nhữ ưng cụ thuyết” 

[Nay chính là đúng lúc, ông nên thuật đủ]  

Hai câu phía trước nói được quá đơn giản, bạn 

phải  nên  cụ  thể  trần  thuật,  tường  tận  làm  một  cuộc 

báo cáo với đại chúng, chính là lúc này. 

Câu nói này hàm nghĩa cũng là rất sâu rất rộng. 

Làm  sao  biết  được?  Nếu  như  đại  chúng  cơ  duyên 

chưa chín muồi, nói rồi cũng như không nói, nên đây 

nhất  định  là  cơ  duyên  đại  chúng  chín  muồi.  Những 

198 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đại  chúng  này  là  bốn  chúng đệ  tử  của  Thế  Gian  Tự 

Tại  Vương Phật. Giáo  huấn thời gian dài, thành tựu 

của Bồ Tát Pháp Tạng thù thắng không gì bằng, cái 

thù  thắng  này,  siêu  vượt  chính  Thế  Gian  Tự  Tại 

Vương Phật, siêu vượt chính mình. 

Giáo  học  của  Thế  Gian  Tự  Tại  Vương,  cùng 

với giáo học của Thích Ca Mâu Ni Phật rất gần giống 

nhau, cũng là dùng vô số pháp môn khác nhau, dạy 

bảo vô số chúng sanh khác nhau. Pháp môn của A Di 

Đà Phật đơn giản, một câu Phật hiệu, một pháp môn, 

một phương hướng, một lối đi, chân thật gọi là “Hội 

 đa  quy  nhất”.   Vô  lượng vô biên  pháp  môn,  đến  lúc 

này sẽ quay về một môn. 

Cái  chân  tướng  sự  thật  này  trong  “Hoa 

Nghiêm”  hiển  thị  được  rất  rõ  ràng,  rất  tường  tận. 

“Kinh  Hoa  Nghiêm”  nói  ra  rất  nhiều  pháp  môn. 

Trong   “Ly  Thế  Gian  Phẩm” đã  nói  hai  ngàn  pháp 

môn,  đến  sau  cùng  Bồ  Tát  Phổ  Hiền   “Mười  đại 

 nguyện vương hồi quy Cực Lạc” , chẳng phải là  “Hội 

 đa  quy  nhất”  hay  sao?  Không  luận  là  căn  tánh  gì, 

không luận bạn tu học pháp môn nào, không luận bạn 

có thành tựu, hoặc là không có thành tựu, đều có thể 

bảo  bạn  bình  đẳng  vãng  sanh  thế  giới  Tây  Phương 

Cực  Lạc.  Cho  nên  gọi  là   “Năm  thừa  đều  vào  báo 

 độ”  34, đây là cảnh giới không thể nghĩ bàn. 

Bạn xem qua trên hội Hoa Tạng, thế giới Hoa 

199 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Tạng  là  thế  giới  của  Tỳ  Lô  Giá  Na  Phật,  Văn  Thù, 

Phổ Hiền là trợ thủ của  Tỳ Lô Giá Na Phật, hai  Bồ 

Tát  này đem đại  chúng thảy đều hướng dẫn đến thế 

giới  Cực  Lạc  để  gặp  A  Di  Đà  Phật.  Ở  trong  tưởng 

tượng của ta, việc làm này có kỳ khôi không? Hai vị 

này đơn giản là bội phản lão sư, làm sao có thể lôi tín 

đồ đi hết sạch, đều dẫn đi hết chứ? Tâm của chúng ta 

nhất định là có cách nhìn như vậy. Thế nhưng Tỳ Lô 

Giá  Na  Phật  không  giống  như  chúng  ta,  Tỳ  Lô  Giá 

Na Phật xem thấy rất là hoan hỉ, tại vì sao có thể hoan 

hỉ? Ở thế giới Hoa Tạng thành Phật chậm. Trên kinh 

thường  nói  ở  thế  giới  Hoa  Tạng  phải  mất  ba  đại  A 

Tăng Kỳ kiếp mới thành Phật, phải trải qua ba đại A 

Tăng  Kỳ  kiếp.  Ba  đại  A  Tăng  Kỳ  kiếp,  các  vị  phải 

làm cho rõ ràng, bạn chưa có vãng sanh vì trước khi 

sanh  đến  thế  giới  Hoa  Tạng  thì  không  tính,  mà  bắt 

đầu tính từ ngày sanh đến thế giới Hoa Tạng đó. Từ 

Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, mất một A Tăng Kỳ kiếp 

thứ nhất, tu tam hiền vị [thập trụ, thập hạnh, thập hồi 

hướng]; Cái A Tăng Kỳ kiếp thứ hai tu bảy vị thứ, từ 

Sơ địa đến Thất địa; Cái A Tăng Kỳ kiếp thứ ba, tu 

ba vị thứ “Bát địa, cửu địa, thập địa”. Cho nên ba đại 

A Tăng Kỳ kiếp là nói Pháp Thân Đại Sĩ của thế giới 

Hoa Tạng, chúng ta không có phần. 

Chúng  ta  tu  hành  thành  thật  mà  nói  vô  lượng 

kiếp, lại vô lượng kiếp, làm gì chỉ có ba A Tăng Kỳ 

kiếp.  Cho  nên  Tỳ  Lô  Giá  Na  Phật  xem  thấy  vui 

200 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



mừng, đến thế giới Cực Lạc rồi, đến thế giới Cực Lạc 

thành Phật nhanh, làm gì cần phải ba đại A Tăng Kỳ 

kiếp? Những Pháp Thân Đại Sĩ này đến thế giới Tây 

Phương  Cực  Lạc,  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm.  Bạn 

xem ở Hoa Tạng thế giới mất ba đại A Tăng Kỳ kiếp 

họ mới có thể thành tựu. Hiện tại cần bao nhiêu thời 

gian? Một kiếp cũng không cần. 

Các vị xem thấy trong “Kinh Quán Vô Lượng 

Thọ” đã nói thì bạn liền tường tận, đến thế giới Tây 

Phương  Cực  Lạc  mấy  ngày  thì  thành  Phật  rồi,  thì 

thành tựu. Tỳ Lô Giá Na Phật xem thấy cảnh tượng 

làm sao mà không vui mừng chứ? Những học trò này 

ở đây học với ta, phải cần bao nhiêu năm mới có thể 

tốt  nghiệp,  đến  bên  đó  đi  học  ba  bốn  ngày  thì  tốt 

nghiệp.  Cho  nên  Tỳ  Lô  Giá  Na  Phật  vui  mừng  còn 

không  kịp,  làm  gì  có  việc  đố  kỵ  chứ?  Đây  chính  là 

chỗ không giống của Phật cùng phàm phu chúng ta. 

Cái  đạo  tràng  phàm  phu  chúng  ta,  nếu  khi  tín 

đồ của họ bị mang đi hết thì họ sẽ tức giận đến chết. 

Tôi  ở  nơi  đây  giảng  kinh  với  các  vị  đồng  tu,  giảng 

đến nỗi khô cả lưỡi, các vị cũng không có khai ngộ, 

nếu như một cái đạo tràng khác có một pháp sư ở nơi 

đó giảng kinh, vừa nghe liền khai ngộ, có một người 

thảy đều dẫn các vị đi quá đó, tôi hoan hỉ vỗ tay, tôi 

sẽ không đố kỵ. 

201 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Tâm của Phật Bồ Tát không giống như tâm của 

phàm phu chúng ta, tâm của phàm phu luôn là muốn 

khống  chế  người  khác,  khống  chế  tín  đồ,  cho  nên 

chính mình không thể khai ngộ, phải quấy nhân ngã, 

danh vọng lợi dưỡng không có buông bỏ, vậy thì làm 

sao có thể khai ngộ được. Đây là đại chướng ngại của 

cửa ngộ. 

Bởi vì những nhân tố này cho nên Phật mới nói 

 “Kim  chánh  thị  thời” [Nay  chính  là  lúc],  bạn  phải 

nên mau nói ra,  “Nhữ ưng cụ thuyết” [ông nên thuật 

đủ], bạn phải nên cụ thể báo cáo với mọi người. Kinh 

văn phía sau: 

CHÁNH KINH: “Linh chúng hoan hỷ, diệc linh đại 

chúng, văn thị pháp dĩ, đắc đại thiện lợi” 

 [Dịch  nghĩa:  Khiến  cho  đại  chúng  hoan  hỷ,  cũng 

 khiến  cho  đại  chúng  nghe  pháp  ấy  xong  được  đại 

 thiện lợi] 

Chúng  ta  nói  câu  này  trước.  Trong  bài  kệ  này 

có hai chữ “chúng”:  “Linh chúng hoan hỉ” , phía sau 

lại  có   “Diệc  linh  đại  chúng”.   Kinh  văn  này  dường 

như là lập lại lộn xộn, nhưng tuy là nói hai chữ chúng 

quyết  định  là  hai  ý  nghĩa,  hai  chữ  chúng  này  muốn 

nói thế nào cũng đều nói được thông. 

Thứ  nhất:  “Linh  chúng  hoan  hỉ” [Khiến  cho  đại 

202 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chúng hoan hỉ]  

Cái chữ chúng này là tất cả chúng sanh tận hư 

không khắp pháp giới. A Di Đà Phật chỉ cần tuyên bố 

thế giới Tây Phương Cực Lạc y chánh trang nghiêm. 

Mười pháp giới, hư không pháp giới tất cả chư Phật 

Bồ Tát, thậm chí đến chúng sanh ác đạo, sau khi nghe 

rồi  đều  hoan  hỉ,  không  có  ai  mà  không  hoan  hỉ.  Vì 

sao vậy? Có thể bình đẳng được độ, mau chóng thành 

tựu, ai mà không hoan hỉ. 

Thứ hai: “Diệc linh đại chúng” [Cũng khiến cho đại 

chúng] 

Đại  chúng  này  chính  là  đại  chúng  ngay  trong 

pháp  hội,  cho  nên  nó  không  có  xung  đột,  hay  cũng 

chính  là  những  đại  chúng  nghe  Phật  giảng  kinh  tại 

giảng đường của Thế Gian Tự Tại Vương Phật. Cho 

nên  ý  nghĩa  của  hai  chữ  “chúng”  này  nghe  rồi  đều 

được nhiều lợi lớn. 

Thứ ba: “Văn thị pháp dĩ, đắc đại thiện lợi” [Nghe 

pháp ấy xong được thiện lợi lớn] 

Cái thiện này, loại lợi ích này, là không cách gì 

hình dung. Lời nói này là thật, quyết định không phải 

là  giả.  Cho  dù  không  có  thiện  căn,  không  có  phước 

đức,  trong  kinh  Phật  gọi  là  Nhất  Xiển  Đề35,  nghe 

được  cái  tin  tức  này  cũng  là  đại  thiện  lợi.  Cái  đại 

203 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





thiện lợi này là  “Vừa nghe qua tai, mãi đã trồng căn 

 lành” , nghiệp lực của họ sau khi tiêu trừ, cái thiện lợi 

sẽ hiện tiền. 

Ngày  nay  chúng  ta  ở  trong  cái  giảng  đường 

này,  có  được  cái  tin  tức  này  không  phải  là  ngẫu 

nhiên, rất có thể  chúng ta ở trong vô lượng kiếp, đã 

từng nghe được cái tin tức này, nhưng tập khí phiền 

não nghiệp chướng của chúng ta rất nặng, nên không 

thể nào có thể nỗ lực tu học. Ngay đời này được thân 

người, lại gặp được pháp môn này, sau khi gặp được 

chân thật sanh tâm hoan hỉ, việc này không dễ dàng. 

Thế Tôn  hy vọng chúng ta làm đệ tử chân chánh của 

Thế  Tôn,  chân  thật  y  theo  lời  khuyến  cáo  của  Thế 

Tôn, Ngài niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. 

Trên “Kinh Pháp Hoa” đã nói “Lục Tức Phật”, 

đây là một loại Phật học thường thức, chúng ta cũng 

phải  biết.  Thiên  Thai  có  thể  nói  là  Phật  giáo  Trung 

Quốc,  Ấn  Độ  không  có,  Thiên  Thai  là  Trung  Quốc 

chúng  ta  xây  dựng.  Người  Trung  Quốc  xây  dựng 

cũng có thể nói là đặc sắc của Phật giáo Trung Quốc, 

Đại  sư  Trí  Giả  Thiên  Thai,  căn  cứ  kinh  luận  Ngài 

được khai ngộ, Ngài thể hội được. Ngài nói ra một số 

phương  pháp  giáo  học,  đem  Phật  phân  làm  sáu  loại 

gọi là “Lục tức”, tức ý nghĩa chính là: 

 Lục tức Phật. 

204 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Loại thứ nhất là “Lý Tức Phật”. 

Là từ trên lý mà nói, từ trên tâm tánh mà nói, 

mọi  người  đều  là  Phật.  Các  vị  có  người  hỏi  tôi,  tín 

tâm  vì  sao  không  sanh  ra?  Tín  tâm  từ  do  đâu  mà 

sanh?  Chính  từ  ba  cái  chữ  này.  Đại  sư  Thiên  Thai 

giảng cái câu này: Khải phát tín tâm của chúng ta. Lý 

Tức  Phật,  cái  lý  này  trên  kinh  Hoa  Nghiêm  đã  nói 

 “Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”.  Đây chính là lý 

“Mười phương thế giới y chánh trang nghiêm, đều do 

một niệm tự tánh biến hiện”. Một niệm tự tánh chính 

là  Phật,  Phật  thật,  tự  tánh  biến  hiện  ra  tất  cả  hiện 

tượng,  cũng  là  Phật.  Cho  nên  trên  “Kinh  Hoa 

Nghiêm” mới nói  “Tình dữ vô tình, đồng viên chủng 

 trí” , đều là từ trên “Lý Tức Phật” mà nói. 

Phật  ở  trên  kinh  Đại  thừa  còn  có  một  câu  nói 

được rất hay  “Tất cả chúng sanh đều có Phật tánh”.  

Đã có Phật tánh, tức phải làm Phật, bạn phải nên làm 

Phật.  Những  lời  nói  này  đều  là  từ  trên  lý  mà  nói. 

Chúng ta tu hành có thể thành Phật, có thể chứng quả, 

tín  tâm  từ  chỗ  này  mà  xây  dựng.  Đây  là  pháp  bình 

đẳng,  chân  thật  gọi  là   “Chúng  sanh,  Phật  bình 

 đẳng” , chúng sanh cùng Phật là bình đẳng. Trên tâm 

tánh là bình đẳng, chư Phật Như Lai một niệm tự tánh 

hiển hiện, hôm nay cái thân này của chúng ta cũng là 

một  tự  tánh  hiển  hiện,  thậm  chí  đến  súc  sanh,  ngạ 

quỷ,  địa  ngục,  vẫn  là  một  niệm  tâm  tánh  hiển  hiện. 

205 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Tâm có thể hiện trí tuệ, hiện ra cái tướng không như 

nhau,  còn  thức  có  thể  chuyển  biến,  cho  nên   “Duy 

 thức  sở biến”.   Tướng không như  nhau, đều do thức 

biến. 

Đem  đạo  lý  nói  rõ  ràng  nói  tường  tận,  thế 

nhưng phàm phu sáu cõi đã mê mất đi tự tánh, tự tánh 

không thể làm chủ, thì  ai  làm chủ vậy? 8 thức36, 51 

tâm sở37 làm chủ. Duy thức sở biến, sự việc  này thì 

phiền  phức.  Càng  biến  càng  đáng  lo,  nó  không  thể 

biến  được  tốt,  nó  hướng  về  phía  xấu  mà  thay  đổi, 

chân thật là mỗi lúc tệ hơn, đời sau không bằng đời 

trước. 

Chư  Phật  Như  Lai  xem  thấy  tình  hình  của 

chúng  sanh,  các  Ngài  liền  đến.  Tại  vì  sao  các  Ngài 

phải đến? Vì tất cả chúng sanh chính là chính mình, 

hư không pháp giới tất cả chúng sanh là chính mình, 

không phải là người khác. Cho nên các Ngài liền đến, 

các Ngài đến độ chúng sanh, không hề có lý do đáng 

nói,  chính  mình  giúp  chính  mình,  chính  mình  độ 

chính mình, còn có lý do gì đáng nói? Các Ngài đến 

giúp  chúng  ta,  những  chúng  sanh  mê  hoặc  điên  đảo 

này, giúp chúng ta giác ngộ. Chư  Phật  Bồ  Tát  đang 

giác,  chúng  ta  đang  mê.  Ngoài  mê  ngộ  ra,  chúng  ta 

cùng  Phật  không  có  thứ  nào  là  không  giống,  chúng 

sanh cùng Phật khác nhau chính là chỗ mê ngộ, một 

niệm  giác  chúng  sanh  thành  Phật,  một  niệm  mê  thì 

206 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật  liền  biến  thành  chúng  sanh,  việc  này  chính  là 

như vậy. 

 Loại thứ hai là “Danh tự Tức Phật”. 

Phật  đến  dạy  bảo  chúng  ta,  vì  chúng  ta  giảng 

kinh nói pháp, vẫn là thị hiện như nhau để cho chúng 

ta thấy. Từ bi đến tột đỉnh, cái tướng này, chúng ta ở 

trong cái tình huống này gọi là “Danh Tự Tức Phật”. 

Hiện tại địa vị  của chúng ta, hiện  tại chúng ta 

học Phật, Phật gì vậy? Phật danh tự. Tâm của chúng 

ta  không  giống  như  Phật,  ngôn  ngữ  hành  vi  của 

chúng ta không giống như Phật, thế nhưng chúng ta 

ngày ngày đang niệm Phật, ngày ngày đang lạy Phật, 

ngày  ngày  đang  tụng  kinh,  cảnh  giới  của  chúng  ta 

hoàn  toàn  không  có  chuyển  đổi.  Hay  nói  cách  khác 

hữu danh vô thực, ở trên danh tự mà thôi, vẫn cứ phải 

luân hồi sáu cõi. 

Các vị phải nên biết chúng ta ở trên cái danh tự, 

cái thời gian này thật dài, vô lượng kiếp đến ngày nay 

đều ở ngay trên danh tự. Làm sao biết được? Nếu như 

không phải ở ngay trong danh tự thì bạn đã vãng sanh 

rồi. 

Ngày trước lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam thường nói, 

người  niệm  Phật  nhiều,  người  vãng  sanh  thì  ít,  một 

vạn người niệm Phật, chân thật vãng sanh cũng chỉ có 

207 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





ba  đến  năm  người.  Do  nguyên  nhân  gì?  Trong  một 

vạn  người  niệm  Phật  này,  chỉ  có  ba  người  đến  năm 

người địa vị được nâng cao. 

 Loại thứ ba là “Quán Hạnh Tức Phật”. 

Quán  Hành  Vị  là  họ  vãng  sanh  rồi,  những 

người khác không thể vãng sanh gọi là Danh Tự Vị. 

Cho nên chúng ta phải nghĩ lại xem, làm thế nào làm 

cho chính mình từ Danh Tự Vị nâng lên Quán Hành 

Vị, thì vấn đề này liền được giải quyết. 

Đại  sư  Trí  Giả  thị  hiện  cho  chúng  ta  chính  là 

Quán Hành Vị, cho nên khi Ngài vãng sanh. Các học 

trò hỏi Ngài:  “Lão sư! Ngài vãng sanh phẩm vị ở thế 

 giới Tây Phương Cực Lạc là phẩm vị gì?”  Ngài nói : 

 “Phẩm  vị  thứ  năm”.   Phẩm  thứ  năm  là  “Ngũ  phẩm 

Quán Hành Vị” mà trên “Kinh Hoa Nghiêm” đã nói. 

Hay nói cách khác Ngài từ Danh Tự Tức Phật nâng 

lên đến “Quán Hạnh Tức Phật”. 

Các  vị  phải  nên  biết  Quán  Hạnh  Tức  Phật 

chúng ta có thể làm đến được, mỗi một người đều có 

thể làm đến được. Cho nên pháp môn này có thể phổ 

độ  chúng  sanh.  Lại  hướng  lên  vị  thứ  bên  trên  thì 

chúng  ta  không  làm  được38.  Quán  Hạnh  Vị  ở  trong 

Tịnh  Độ  gọi  là  công  phu  thành  khối,  lại  hướng  lên 

trên đó là nhất tâm bất loạn, vậy thì khó rồi, vậy thì 

không dễ dàng. Cho nên chúng ta phải nên biết vãng 

208 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



sanh  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  thấp  nhất  phải 

chuẩn bị những điều kiện này? Đại sư Thiên Thai là 

từ trên cương lĩnh mà nói  “Trước tiên nắm lấy được 

 cương lĩnh” . Vậy thì trong năm phẩm, năm cái cương 

lĩnh là:  

Năm cương lĩnh vãng sanh Tịnh Độ. 

 Cương lĩnh thứ nhất là “Tùy hỉ” . 

Chúng ta có rồi, chúng ta nghe được “Kinh Đại 

Thừa  Vô  Lượng  Thọ”,  chân  thật  sanh  tâm  hoan  hỉ. 

Đây  chính  là  nói  rõ  trong  đời  quá  khứ  bạn  đã  từng 

nghe Phật nói qua bộ kinh này, nếu như bạn không có 

cái  túc  căn  này,  ngày  nay  gặp  được  cái  pháp  môn 

này, tâm hoan hỉ không thể sanh khởi. Bạn không nên 

cho rằng việc này quá dễ dàng, ta vừa xem vừa thấy 

thì liền hoan hỉ, làm gì mà khó đến như vậy? Nếu bạn 

cho  rằng  dễ  dàng  như  vậy,  bạn  thử  đi  hỏi  những 

người học Phật  khác xem họ có  chịu tu hay không? 

Bạn  thử  hỏi  người  tham  Thiền,  người  học  Mật,  học 

các  tông  phái  khác,  bạn  nói  với  họ,  họ  lắc  đầu,  họ 

không tin tưởng, thậm chí còn nói,  “Bổn hội tập này 

 là  của  cư  sĩ  Hạ  Liên  không  đáng  tin,  phải  nên  đọc 

 nguyên  bản  dịch” ,  bạn  nói  xem  có  phiền  phức  hay 

không? Cho nên “tùy hỉ” không phải là việc dễ làm, 

chứng minh bạn có nền tảng của thiện căn phước đức 

sâu dầy.  

209 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ 

giảng đến đây thôi. 

A DI ĐÀ PHẬT! 


****** 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

210 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 100) 

 Cương lĩnh thứ hai là “Đọc tụng”.  

Việc  này  chúng  ta  chân  thật  phải  dụng  công. 

Ngày ngày phải đọc, đối với nghĩa lý trong kinh điển, 

mỗi ngày phải giảng giải, mỗi ngày phải nghiên cứu 

thảo luận. Nghĩa lý trong kinh điển sâu rộng vô tận, 

đích thực từ sơ phát tâm đến Như Lai quả địa, ý nghĩa 

của bộ kinh này mãi mãi thể hội không cùng tận. Đọc 

một lần thì có được một lần ngộ, đọc mười lần thì có 

được mười lần ngộ, cho nên đọc mới sanh tâm hoan 

hỉ, càng thảo luận càng tường tận, hôm nay thấu hiểu 

hơn một chút, ngày mai thảo luận lại hiểu thêm chút 

nữa, đạo lý trong đó là không có cùng tận. Không nên 

cho  rằng  ta  hiểu  được  nhiều  như  vậy,  đại  khái  thì 

được rồi, kém rất xa. Cho nên đọc tụng, nghe giảng, 

nghiên cứu, thảo luận, đó chính là bài khóa rất quan 

trọng của mỗi ngày. Những việc này hiện tại chúng ta 

đều làm được, nhất là khó được nhân duyên thù thắng 

như  chúng  ta.  Cái  giảng  đường  này  mỗi  ngày  giảng 

“Kinh Vô Lượng Thọ”, một năm 360 ngày không có 

ngày  nào  gián  đoạn,  cái  duyên  này  các  vị  thử  nghĩ 

xem, bạn đi đến đâu để tìm? 

Thế  nhưng  các  đồng  tu  phải  nên  ghi  nhớ,  vạn 

nhất không nên thứ bảy hôm nay đến nghe, ngày mai 

vẫn là giảng cái này, có thể không cần đi nghe, vậy 

211 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





thì bạn sai rồi. Ngày mai đến nghe thì lại có chỗ ngộ 

mới, không như nhau. Cũng không nên cho rằng ngày 

mai pháp sư trẻ đang học giảng kinh, đại khái không 

có  giảng  được  thứ  gì,  vậy  thì  bạn hoàn  toàn  sai  rồi. 

Pháp sư sơ học, có lúc trí tuệ của chúng ta không thể 

nào nghĩ  đến, chỉ  cần họ có một  hai  câu phát  minh, 

chúng ta không hề nghĩ đến, nếu bạn không đến, thì 

bạn  đã  bỏ  sót  rồi,  chẳng  phải  bỏ  xót  đáng  tiếc  hay 

sao? Cho nên không luận người nào giảng kinh, cho 

dù đồng tu đạo hữu cư sĩ tại gia giảng kinh, bạn đến 

nghe  đều  có  chỗ  ngộ,  đều  có  chỗ  tốt.  Cho  nên  phải 

tạo  thành  thói  quen  hiếu  học,  hoan  hỉ  đọc  tụng,  ưa 

thích  nghe  giảng.  Cho  đến  những  đồng  tu  phát  tâm 

muốn học giảng kinh, không luận xuất gia tại gia thì 

việc  nghe  giảng  đó  càng  quan  trọng,  bạn  học  giảng 

kinh, bạn không nghe kinh, thì làm sao có thể giảng 

kinh?  Bạn  nói  kinh  này  nếu  muốn  giảng  được  tốt, 

muốn  giảng  được  tốt  trước  tiên  phải  biết  nghe,  biết 

nghe mới biết giảng, bạn không biết nghe thì làm sao 

bạn biết giảng. 

Người  biết  nghe  kinh  thì  nghe  đạo  lý,  người 

không  biết  nghe  kinh  thì  nghe  náo  nhiệt,  vậy  thì 

không ý nghĩa gì. Cho nên người biết nghe kinh đơn 

giản mà nói, họ có lĩnh ngộ, họ có thể ngộ nhập. Còn 

người không biết nghe kinh, như thông thường nói là 

“Ủng hộ đạo tràng”, không có chỗ ngộ, gọi là “Tâm 

bất tại yên”. Vậy thì không có được lợi ích. Cho nên 

cái  điều  kiện  thứ  hai  là  hoan  hỉ  đọc  tụng,  ưa  thích 

212 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nghe giảng, phẩm thứ này là nguyên tắc thứ hai. 

 Cương lĩnh thứ ba là “Nói pháp”.  

Bạn đem cái ngộ của bạn, bạn đem cái tâm đắc 

của bạn, bạn đem cái ưa thích Phật pháp của bạn, ưa 

thích  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,  ưa  thích  thế  giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc,  bạn  có  được  những  chỗ  tốt  này, 

hoan  hỉ  nói  với  người  khác,  cùng  chia  sẽ  với  tất  cả 

đại chúng, đây gọi là nói pháp. 

Nói  pháp  không  nhất  định  là  ngồi  ở  trên  bục 

giảng nói pháp, nếu bạn biết học thì từ sáng đến chiều  

đều là nói pháp. Gặp người nào liền đem cái hiểu này 

nói với họ, người ta nói bạn là mê tín, mê được tốt, 

càng mê càng tốt, không sợ người ta nói chúng ta mê 

tín, nơi nơi làm tấm gương tốt cho mọi người. 

Bạn  thấy  trong  tôn  giáo  nói   “Truyền  phước 

 âm” , chúng ta đang chân thật truyền phước âm. Một 

câu  danh  hiệu  “A  Di  Đà  Phật”  này,  chính  là  phước 

âm vô thượng. Không luận ở bất cứ chỗ nào, không 

luận ở bất cứ trường hợp nào, khi chào hỏi với người, 

chắp tay niệm “A Di Đà Phật”. Bạn phải nên biết, cái 

cử động nhỏ này của chúng ta, thì độ được rất nhiều 

chúng sanh, những người chung xem thấy, rất nhiều 

người  không  học  Phật  vừa  xem  thấy  kiểu  dáng  như 

vậy, cái hình tượng này rơi vào trong A Lại Da Thức 

của họ, hình tượng của Bồ Tát,  câu danh hiệu  A Di 

213 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Đà Phật này cũng rơi vào trong A Lại Da Thức này, 

đã  gieo  vào  hạt  giống  kim  cang.  Đây  chính  là  được 

đại lợi ích. Bạn xem chúng ta gọi là bao nhiêu người 

được đại thiện lợi. 

Nhà ăn Cư Sĩ Lâm đang không ngừng cải tiến, 

mọi  người  đều  hoan  hỉ.  Hiện  tại  lầu  hai  và  lầu  một 

đều  bình  đẳng,  vốn  dĩ  chúng  ta  ăn  thức  ăn  là  bình 

đẳng, nhưng dụng cụ ăn thì không bình đẳng, trên lầu 

thì dường như cao cấp hơn một chút, mọi người xem 

thấy cho rằng dường như trên lầu dưới lầu không như 

nhau. Kỳ thật nội dung hoàn toàn như nhau, hiện tại 

dụng  cụ  ăn  bên  ngoài  xem  cũng  bình  đẳng,  trong 

ngoài đều bình đẳng rồi. Tôi thường hay khuyên bảo 

các  đồng  tu,  muốn  mời  khách  tốt  nhất  là  đem  tiền 

mời khách tặng cho thôn Di Đà, rồi chúng ta đến nơi 

đây  để  mời  khách,  bạn  muốn  mời  những  thân  thích 

bạn bè, mời đến đây thì quá tốt. Mời những ai vậy? 

Người chưa tin Phật, mời họ đi đến đây. 

Thế nhưng chúng ta phải nghĩ đến  “Nói pháp”  

trong  phẩm  vị  thứ  5.  Nhà  ăn  bên  ngoài  vẫn  là  cần 

phải quan tâm chăm sóc, đến làm cái gì? Đến để độ 

chúng  sanh, không phải  thật  đến để  ăn  cơm,  đến  để 

độ  chúng  sanh.  Bạn  đến  nhà  ăn  bên  ngoài,  những 

người cùng ăn cơm với bạn, bạn đều phải độ họ. Hình 

tượng của chúng ta phải làm ra hình tượng của Phật 

Bồ Tát. Đồng tu tại gia chúng ta ăn cơm ở nhà ăn bên 

ngoài,  trên  tay  đeo  vòng  chuỗi  hạt  để  người  ta  xem 

214 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thấy, có những lúc vòng chuỗi cũng nên đeo vào cổ. 

Có người nói: 

- Người ta gia không nên đeo vòng chuỗi cổ. 

Tôi liền hỏi họ: 

- Người tại gia không thể đeo vòng chuỗi cổ nói 

ở trong bộ kinh nào vậy, tìm ra cho tôi xem? 

- Trên kinh không có mà. 

Trên kinh không có, vậy thì người tại gia vì sao 

không thể đeo vòng chuỗi? Đeo chuỗi hạt không biết 

độ bao nhiêu người, người ta vừa nhìn thấy bạn đeo 

chuỗi hạt, liền biết được đó là A Di Đà Phật, bạn có 

biết không? Trong A Lại Da Thức của họ ấn tượng A 

Di Đà Phật lại sâu hơn rồi, ghi lại được sâu hơn. 

Độ chúng sanh, chúng ta nói chuyện, nói Phật 

pháp. Cho nên mấy người đến nhà ăn để ăn cơm, ăn 

cơm là gì? Là để diễn kịch! Tìm một hai người cố ý 

muốn  hỏi,  một  hai  người  này  chuyên  môn  để  giải 

đáp,  là  để  cho  những  người  ăn  cơm  đó  nghe,  vậy 

chẳng phải bạn đã đến nhà ăn để nói pháp rồi sao? 

Thực tế nếu bạn không giải đáp ra được vấn đề, 

không hề gì, bạn hãy nói với họ buổi tối mỗi ngày Cư 

Sĩ Lâm có giảng kinh, đến nơi đó nghe chẳng phải đã 

giải  quyết  rồi  hay  sao?  Bạn  thấy  liền  đem  những 

215 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





người  này  đến  nơi  đây  để  nghe  giảng  kinh,  cho  dù 

quen  biết  hay  không  quen  biết  thảy  đều  phổ  độ. 

Chúng ta phải hiểu được cái đạo lý này, nếu biết cách 

làm như vậy, đây chính là nói pháp. 

Phương thức nói pháp rất nhiều, đặc biệt là phải 

biết tùy cơ nói pháp, dùng lời hiện tại chúng ta gọi là 

cơ  hội  giáo  dục.  Mỗi  một  giờ  khắc,  mỗi  một  nơi 

chốn, mỗi một người, đều không bỏ qua. Chúng ta du 

lịch,  du  lịch  đi  máy  bay,  đồng  hành  một  chiếc  máy 

bay,  đó  đều  là  đối  tượng  chúng  ta  hóa  độ,  chúng  ta 

mang theo một ít phẩm vật nhỏ kết duyên, chuỗi hạt, 

sách Phật, sách thiện nhỏ, để tặng cho họ. Họ có rất 

nhiều  người  đều  hoan  nghênh.  Khi  tặng  không  nên 

tặng ở phía dưới, cầm đưa lên, để mọi người đều xem 

thấy.  Người  không ưa  thích,  thì  cái  thiện  căn  chủng 

tử đó cũng đều đã trồng vào A Lại Da Thức của họ 

rồi.  Tặng  một  xâu  chuỗi  hạt  cầm  đưa  lên  cao  cao 

“Này tặng cho bạn” phương thức thì rất nhiều, miễn 

sao để mọi người đều xem thấy. Có người ưa thích, 

thì họ sẽ hỏi xin bạn, người không ưa thích cũng đã 

nhìn thấy vào mắt,  cũng  đã lưu vào trong A Lại  Da 

Thức của họ rồi. 

Cho nên bạn nhất định phải hiểu phương pháp, 

phương tiện khéo léo. Bồ Tát có trí tuệ, có vô lượng 

phương tiện khéo léo, có thể khiến cho tất cả chúng 

sanh  được  đại  thiện  lợi.  Bạn  không  có  phương  tiện 

khéo léo thì họ làm sao có được đại thiện lợi? 

216 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cương lĩnh “Nói pháp”, nội dung rất là phong 

phú, cho nên chính mình phải biết thể hội, nếu có thể 

thể hội, phải chân thật làm được. 

 Cương lĩnh thứ tư gọi là “Kiêm tu Lục độ”.  

Chúng  ta  học  Phật,  chúng  ta  niệm  Phật,  một 

lòng một dạ cầu sanh Tịnh Độ, vậy ngay trong cuộc 

sống  thường  ngày  làm  thế  nào  để  trải  qua  ngày 

tháng? Học tập cương lĩnh Bồ Tát hạnh:  

 Điều thứ nhất phải học Bố thí. 

Trong  bố  thí  quan  trọng  nhất  là  bố  thí  Phật 

pháp,  nhất  là  ở  trong  khu  vực  không  có  Phật  pháp, 

khu vực không có niệm Phật, chúng ta càng phải nỗ 

lực bố thí. 

Bắt  đầu từ năm nay, tôi  tiếp nhận lời  mời  của 

đồng tu Hồng Kông, mỗi một tháng tuần lễ thứ nhất 

đi giảng ba ngày. Tôi vốn dĩ rất lãnh đạm đối với lời 

mời này, hơn nữa Cư Sĩ Lý Mộc Nguyên nói với tôi, 

ông  nói  “Hồng  Kông  giảng  kinh  rất  quan  trọng, 

không  có  người  giảng,  phải  nên  đi  giảng”.  Tôi  mới 

nhận lời. Nơi chốn giảng kinh ở Hồng Kông là thuê, 

thuê  cái  Trung  tâm  phúc  lợi  đường  Kim  Sa  Chủy, 

mượn nơi  chốn của họ, ở nơi này có thể dung chứa 

được  600-700  người,  cũng  lớn  gần  bằng  như  giảng 

đường này của chúng ta. Đồng tu bên đó rất phát tâm, 

217 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





có người phát tâm bỏ tiền ra thuê một ngày, cái công 

đức này thì thật không thể nghĩ bàn. Đây chính là học 

bố thí cúng dường. Vào hai tháng trước tôi mới biết 

là thuê mướn là phải thuê cả ngày. Ngày trước chúng 

ta  ở  Hoa  Kỳ  thuê  chỗ  của  người  ta  là  tính  giờ,  tôi 

tưởng rằng Hồng Kông vẫn là tính giờ. Nhưng Hồng 

Kông  không  phải  vậy,  phải  thuê  cả  ngày,  thuê  cả 

ngày  trong  khi  chúng  ta  mỗi  ngày  chỉ  giảng  có  hai 

giờ đồng hồ, còn nhiều thời gian như vậy chẳng phải 

là đáng tiếc hay sao? Cho nên tôi liền đề xướng niệm 

Phật, lợi dụng trường hợp này để niệm Phật. Tôi nói 

mọi  người  ở  nơi  đây  niệm  Phật,  cũng  giống  như  đã 

Phật thất vậy. Ngày đầu tiên tôi cúng trai, tôi đến phát 

khởi, tôi cúng trai, chúng ta đặt cơm hộp ở trong nhà 

hàng chay Hồng Kông, họ ở nơi đây niệm Phật chúng 

ta chiêu đãi họ ăn cơm, cung cấp trà nước điểm tâm. 

Khi vừa đề xướng người hưởng ứng rất nhiều. Hiện 

tại mọi người đều cảm thấy tai nạn rất nhiều, đồng tu 

bên đó báo cáo với tôi, họ nói:  

-  Chúng  ta  tìm  biện  pháp  thuê  chỗ  thêm  vài 

ngày, chúng ta tổ chức pháp hội Phật thất. 

Tôi nói: 

- Rất tốt! Tôi đến giảng kinh ba ngày, các vị cố 

gắng chân thành ở nơi đó niệm Phật bảy ngày. 

Cho  nên  cũng  có  rất  nhiều  đồng  tu  ra  tiền  ra 

218 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



sức,  để  thành  tựu  cái  sự  việc  này.  Đây  là  chúng  ta 

kiêm  tu  bố  thí,  công  đức  chân  thật.  Tôi  vốn  dĩ  cho 

rằng  người  niệm  Phật,  đại  khái  chỉ  có  50-60  người, 

dự tính ban đầu, không hề nghĩ đến ngày đầu tiên thì 

liền có hơn 200 người, quá tốt. Tôi xem thấy cái tình 

hình này, Hồng Kông vẫn còn cứu được, không đến 

nỗi tai nạn quá lớn. Vì sao vậy? Có nhiều người như 

vậy đang chân thành niệm Phật, rất là hiếm có. Đây là 

chúng ta kiêm tu bố thí trong Lục độ. 

 Điều thứ hai là Trì giới. 

Trì giới Ba La Mật chính là thủ pháp, giữ qui củ, 

quyết định không làm những việc trái pháp. Chúng ta 

ở ngay trong cái đạo tràng này, bạn có thể yêu thương 

đạo  tràng,  có  thể  tuân  thủ  qui  củ,  công  đức  của  bạn 

liền  rất  lớn.  Bạn  không  giữ  qui  củ,  nhiễu  loạn  đạo 

tràng,  phá  hoại  đạo  tràng,  tội  nghiệp  đều  ở  địa  ngục. 

Các  vị  đọc  qua   “Phát  Khởi  Bồ  Tát  Thù  Thắng  Chí 

 Nhạo Kinh” , bạn liền tường tận, đọc qua   “Địa Tạng 

 Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh” ,    bạn liền thấu hiểu. 

Con  người  ở  thế  gian  này  rất  ngắn,  vậy  tại  vì 

sao không làm việc tốt? Tại vì sao phải tạo ác? Tạo 

ác trước mắt chiếm được một chút tiện nghi, tiện nghi 

trước mắt bạn có thể hưởng thụ được bao nhiêu? Khổ 

báo về sau thì không thể tưởng tượng. Cái sự thật này 

không thể không tường tận. Sau khi hiểu rõ rồi, tuyệt 

đối sẽ không làm việc ác, liền sẽ nỗ lực thành thật thủ 

219 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





pháp, giữ qui củ. Đây là trì giới Ba La Mật. 

 Điều thứ ba là Nhẫn nhục. 

Nhẫn  nhục  là  chịu  đựng,  phải  có  tâm  dài  lâu, 

phải có nghị lực không luận là đối với thế pháp Phật 

pháp, bạn mới có thể có thành tựu. 

Trên  Kinh  Kim  Cang  Phật  đã  nói   “Nhất  thiết 

 pháp  đắc  thành  ư  nhẫn”  39.  Bạn  không  có  tâm  nhẫn 

nại, thì bạn không thể thành tựu. Câu Phật  hiệu  này 

không niệm được tốt, nhẫn nại mà niệm, tiếp tục mà 

niệm thì sẽ niệm tốt. 

 Điều thứ tư là Tinh tấn. 

Tinh  là  tinh  thuần,  chuyên  tu  một  môn,  một 

môn  thâm  nhập,  miên  mật  không  thôi,  huân  tu  thời 

gian dài, thì liền có tiến bộ rồi, mà không phải là tạp 

tu, không phải là tạp tiến, là tinh tấn. 

 Điều thứ năm là Thiền định. 

Là  chính  mình  có  chủ  trương,  không  bị  cảnh 

giới bên ngoài làm dao động. Đây là thiền định. Phải 

nên  biết  được  người  xưa  sớm  đã  nói  qua   “Pháp 

 nhược ma cường” . Chúng ta rất khó gặp được chánh 

pháp. Nhưng khi gặp được chánh pháp rồi thì người 

không  tin  chánh  pháp  thì  nhiều,  người  phê  bình 

220 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhiều, người gây rối sanh sự nhiều, chúng ta nghe rồi 

tín tâm dao động, vậy thì rất là đáng tiếc, chân thật là 

 “Trăm ngàn muôn kiếp khó gặp được” , gặp được vậy 

mà nghe người ta nói vài câu, chúng ta liền thoái tâm, 

liền  dao  động.  Vì  sao?  Bạn  không  có  thiền  định, 

không  có  sức  định,  cũng  chính  là  bạn  không  có  trí 

tuệ, không có chủ tể, trí tuệ chính là tất cả tường tận, 

thông đạt, thấu suốt. 

Cái gì gọi là “Kiêm tu”? Kiêm tu hoàn toàn là 

tự lợi, Tu Ba La Mật là vì tự lợi gọi là “Kiêm tu”, nếu 

như là lợi tha thì gọi là “Chánh tu”. Cho nên cái điều 

sau cùng gọi là: 

 Cương lĩnh thứ năm: “Chánh tu lục độ”. 

“Chánh  tu  lục  độ”  là  chính  mình  công  phu  đã 

thành tựu, đã nắm chắc được phần rồi, lúc này hoàn 

toàn là lợi tha, không phải vì tự lợi mà tu. Vì lợi tha 

mà tu là chánh tu, đó là Bồ Tát hạnh chân thật. 

Các  vị  nghĩ  xem,  năm  điều  này  chúng  ta  làm 

được. Đại sư Trí Giả cả đời chính là làm năm cái việc 

này, năm cái việc này là Thế Tôn đã nói ở trong “Kinh 

Pháp Hoa”, đây là đệ tử chân thật của Như Lai. Đây là 

đệ tử vừa đủ tiêu chuẩn trong hàng ngũ đệ tử Như Lai, 

không phải là rất cao, vừa đủ tiêu chuẩn, có được loại 

công đức này, niệm Phật liền quyết định có thể được 

vãng sanh. Trí Giả vì chúng ta thị hiện, chúng ta phải 

221 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





lưu ý, phải nỗ lực học tập. Thế nhưng có một số đồng 

tu nói với tôi là  “ Rất muốn học, nhưng phiền não của 

tôi  không  đoạn  được,  Tham  -  Sân  -  Si  -  Mạn,  phải 

quấy  nhân  ngã  không  thể  hàng  phục,  rất  muốn  hàng 

phục,  không  phục  được”.  Thực  tế  mà  nói  niệm  câu 

Phật  hiệu  này  chân  thật  thì  được  rồi,  nếu  Phật  hiệu 

không thể hàng phục, thì phiền não tập khí rất nặng. 

Vậy  phải  dùng  phương  pháp  khác  để  giúp  đỡ.  Niệm 

Phật  là  chính,  nếu  Phật  hiệu  có  thể  hàng  phục  được 

phiền  não?  Ý  niệm  của  phiền  não  vừa  khởi,  lập  tức 

liền dùng một câu “A Di Đà Phật”, thay thế đi cái ý 

niệm này đi, cái công phu niệm Phật này liền có lực. 

Hay  nói  cách  khác,  phiền  não  tập  khí  vẫn  khởi  hiện 

hành thì công phu niệm Phật của bạn không có lực, do 

nguyên nhân gì? Là do ý niệm của bạn tùy thuận phiền 

não,  không  hề  tùy  thuận  Phật  hiệu,  bạn  không  biết 

dụng công, bạn không biết niệm Phật. 

Người biết niệm Phật, làm gì có chuyện không 

thể  phục  được  phiền  não?  Ý  niệm  vừa  khởi,  (như 

người  xưa  nói   “Không  sợ  niệm  khởi,  chỉ  sợ  giác 

 chậm” ,  cái  gì  gọi  là  giác?  Phật  hiệu  chính  là  giác), 

lập tức đem Phật hiệu đề khởi lên. Pháp môn Tịnh Độ 

thù thắng, thù thắng chính ngay chỗ này. 

Thiên  Thai  Tông  cũng  có  phương  pháp,  cái 

phương  pháp  này  gọi  là   “Ngũ  đình  tâm  quán” ,     là 

giúp chúng ta tu tâm thanh tịnh, giúp chúng ta phục 

phiền não. 

222 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Ngũ đình tâm quán có 5 biện pháp. 

 Biện pháp thứ nhất: “Quán bất tịnh”. 

Đoạn tâm tham, cái phương pháp này tốt. 

Quán thân bất tịnh, bạn xem thấy cái thân này 

nếu  ở  tại  Singapore  một  ngày  mà  không  tắm,  trên 

người  có  mùi  thật  là  khó  ngưởi,  có  gì  mà  đáng  yêu 

đâu? 

Không  chỉ  là  quán  thân  bất  tịnh,  lại  nhìn  vào 

hoàn  cảnh  đời  sống  của  chúng  ta,  có  thứ  nào  mà 

không ô nhiễm? Nước ô nhiễm, không khí ô nhiễm, 

cái thế giới Ta Bà này có cái gì đáng yêu đâu? 

Cho nên bạn đối với cái thân này, đối với hoàn 

cảnh bên ngoài, loại ý niệm tham ái đó, bạn phải mau 

đoạn  dứt.  Hiện  tại  nói  “Quán  bất  tịnh”  thì  nói  được 

thù thắng hơn nhiều so với thời xưa, bởi vì hoàn cảnh 

đời sống của chúng ta thảy đều bất tịnh, bất tịnh rất là 

rõ ràng, ô nhiễm, ô nhiễm nghiêm trọng, trược ác đến 

cùng tột. 

Không  chỉ  chúng  ta  không  có  tham  ái  đối  với 

cái thân này, đối với hoàn cảnh đời sống của chúng ta 

cũng không khởi lên cái tâm tham ái. Cái xã hội này 

vì sao mà loạn? Chúng ta ăn, thậm chí chúng ta ăn là 

đồ ăn chay, ăn chay, đồ chay đều có nông dược, nghe 

223 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





nói gạo, đều có chứa phân hóa học trong đó, loại gạo 

xem  thấy  đẹp,  lão  sư  Lý  lúc  trước  nói:   “Ngày  nay 

 chúng  ta  trải  qua  ngày  tháng  như  thế  nào  vậy?  Ba 

 bữa ăn độc, ăn cơm là phục độ” , cho nên sanh khởi 

nhiều bệnh kỳ kỳ quái  quái, bệnh từ miệng mà vào, 

không dừng lại cái tâm tham. 

 Biện pháp thứ hai là : “Quán Từ Bi”. 

“Từ  bi”  dừng  tâm  sân  hận,  cũng  chính  là  nói 

phải thường bồi dưỡng cái tâm yêu thương của chính 

mình, thương yêu tất cả chúng sanh, không chỉ là yêu 

người, mà thương yêu tất cả chúng sanh, đem cái tâm 

sân hận đổi lại. 

 Biện pháp thứ ba là: “Quán nhân duyên”. 

Quán nhân duyên có thể phá đi cái tâm ngu si, 

có  thể  phá  si.  Phật  dạy  chúng  ta  quán  12  nhân 

duyên40, quán 12 nhân duyên, đích thực có thể phá đi 

quan  niệm  ngu  si  của  chúng  ta.  Đây  là  nói  đoạn 

“Tham - Sân - Si - Mạn”. 

 Biện pháp thứ tư là: “Quán 18 giới, quán 5 ấm, quán 

 12 xứ”41. 

Những pháp quán này có thể phá ngã chấp, có 

thể phá ngã kiến. Thế nhưng cái pháp quán này, cùng 

với  pháp  quán  nhân  duyên  cũng  rất  gần  giống  nhau 

224 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cho nên những đại đức Tông Thiên Thai sau này, họ 

đem cái pháp quán này đổi thành niệm Phật, chính là  

“Quán  Phật  Quán”.  Bởi  vì  niệm  Phật,  đích  thực  có 

thể  phục  tất  cả  phiền  não,  là  phương  pháp  tốt,  cải 

biến rất hay, cải biến rất tuyệt. Thế nhưng Phật hiệu 

phải  biết  niệm,  tốt  nhất  ý  nghĩa  của  niệm  Phật  phải 

hiểu,  phương  pháp  phải  rõ  ràng,  lý  luận  phải  tường 

tận, cảnh giới tốt nhất cũng phải biết, thì bạn sẽ hoan 

hỉ niệm Phật. Nếu bạn biết niệm Phật như thế nào thì 

đích thực có thể nói lợi ích công đức thù thắng không 

thể nghĩ bàn. 

Bạn  niệm  Phật  không  có  được  lợi  ích,  là  bạn 

không tường tận đối với phương pháp, lý luận, cảnh 

giới. Cái không tường tận này chính là có miệng mà 

không  có  tâm,  vậy  thì  không  có  được  lợi  ích  gì. 

Người  xưa  nói  rất  hay: “Miệng  Di  Đà  tâm  tán  loạn, 

 đau mồm rát họng cũng chỉ uổng công”.  Người xưa 

đều  đã  nói  qua,  người  nói  những  lời  nói  này  đều  là 

người tái sanh. 

Cho nên chúng ta phải hiểu rõ phương pháp lý 

luận cảnh giới. Hơn nữa những phương pháp lý luận 

cảnh giới này trên kinh này đều có nói. Bộ kinh này 

bạn đọc thấu suốt rồi, bạn đều hiểu rõ, thì bạn sẽ rất 

hoan hỉ  mà niệm Phật. Không chỉ ngay đời này bạn 

hoan  hỉ,  đời  đời  kiếp  kiếp  đều  hoan  hỉ,  bạn  sẽ  cảm 

thấy niệm Phật mới là đại thọ dụng, niệm Phật là đại 

lợi ích chân thật. Có người nào mà không cầu lợi ích 

225 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





chứ? Ai mà không muốn học tốt học hay? Niệm Phật 

là  “Thiện trung chi thiện, lợi trung cho lợi”  42, không 

gì hơn niệm Phật. 

Ngày  nay  chúng  ta  niệm  Phật,  không  có  được 

lợi ích gì, chính là bởi vì phương pháp lý luận cảnh 

giới  không  hề  biết  tí  gì,  cho  nên  câu  Phật  hiệu  này 

niệm  không  được  đúng  pháp,  không  như  lý,  không 

như pháp. Vậy nếu bạn muốn niệm Phật như lý như 

pháp,  không  nghe  kinh  thì  không  được,  không  học 

“Kinh Vô Lượng Thọ” thì không được. Học Kinh Vô 

Lượng Thọ, nghe Kinh Vô Lượng Thọ, chính là tinh 

tấn một môn thâm nhập. 

Ngày  nay  Cư  Sĩ  Lâm  có  được  cái  duyên  thù 

thắng  này,  tôi  thường  hay  nói  với  mọi  người,  cái 

giảng  đường  này  có  Phật  Bồ  Tát  gia  hộ,  Niệm  Phật 

Đường  có  Phật  Bồ  Tát,  có  Long  thiên  Thiện  thần 

cùng niệm Phật với chúng ta, cho nên không khí của 

nó không như nhau, người hiện tại gọi là từ trường, từ 

trường  không  như  nhau.  Có  phải  là  Phật  Bồ  Tát, 

Long  thiên  Thiện  thần,  đặc  biệt  ưa  thích  Singapore 

này  không?  Không  phải  vậy,  nếu  như  đặc  biệt  ưa 

thích Singapore thì các Ngài có tư tâm, tâm riêng tư, 

thì  làm  gì  là  Phật  Bồ  Tát  chứ?  Tất  cả  chư  Phật  Bồ 

Tát,  Thiên  long,  quỷ  thần  cùng  với  chúng  ta  là  cảm 

ứng  tương  thông,  chúng  ta  có  cảm  họ  liền  có  ứng, 

chúng ta chân thật muốn học, các Ngài hoan hỉ, các 

Ngài liền thường đến chăm sóc chúng ta, thường hay 

226 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đến  xem  chúng  ta.  Nếu  như  chúng  ta  không  muốn 

học, thì các Ngài không đến. Cho nên mọi người nhất 

định phải tường tận cái đạo lý này, chư Phật Bồ Tát 

quyết không có lòng tư riêng, chúng ta có tâm thành, 

tâm thành kính thì cảm, một phần thành kính thì liền 

có được một phần cảm ứng, mười phần thành kính thì 

liền có mười phần cảm ứng. 

Cho nên Niệm Phật Đường, có một số đồng tu 

biết được, tôi rất rõ ràng, có lúc có rất nhiều Phật Bồ 

Tát, có lúc chỉ có một hai vị Phật Bồ Tát. Tại vì sao 

có lúc Phật Bồ Tát nhiều, có lúc thì ít? Sức mạnh cảm 

ứng của các vị, tâm của các vị càng chân thành, càng 

thanh tịnh, thì Phật Bồ Tát nhiều. Còn khi các vị niệm 

Phật,  một  mặt  niệm  Phật  một  mặt  khởi  vọng  tưởng, 

Phật Bồ Tát liền đi hết, ít đi, chính là cái đạo lý này. 

Có  lúc  đích  thực  không  có  Phật  Bồ  Tát,  thế  nhưng 

thần hộ pháp vẫn có, quyết định có thần hộ pháp đang 

quan tâm, Phật Bồ Tát cũng thường hay đến để quán 

sát,  thường  hay  đến  để  an  ủi  chúng  ta,  đến  để  xem 

chúng ta. Chúng ta thể hội những việc này là khích lệ 

rất  lớn  đối  với  chúng  ta,  chúng  ta  phải  nên  nỗ  lực, 

phải nên tinh tấn, không cô phụ chư Phật Bồ Tát. Cái 

cuối cùng của Ngủ đình tâm là “Quán sổ tức”. 

 Biện pháp thứ năm là: “Quán sổ tức”. 

“Sổ tức” là đoạn cái tâm tán loạn, giúp chúng ta 

được  định.  Quán  sổ  tức,  thực  tế  mà  nói  là  khi  niệm 

227 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Phật  đếm  số,  chúng  ta  niệm  Phật  đếm  số,  bạn  dùng 

tràng hạt để niệm. Đếm số niệm Phật chính là “Quán 

sổ  tức”  hợp  cùng  với  niệm  Phật.  Người  có  người 

không dùng tràng hạt, dùng tâm để đếm số, cũng là 

biện  pháp  tốt,  đây  đều  là  xem  thuận  tiện  của  mỗi 

người. Dùng tràng hạt thì có lợi ích rất lớn, tràng hạt, 

không  phải  chúng  ta  niệm  một  câu  Phật  hiệu  là  lần 

một hạt, như vậy nhiếp tâm tương đối khó. 

 Vậy niệm bằng cách nào? 

Niệm ba danh hiệu thì lần một hạt, vậy dễ dàng 

nhiếp tâm, không phải niệm một câu Phật hiệu thì lần 

một hạt, Niệm ba danh hiệu thì lần một hạt, niệm được 

rõ  ràng  tường  tận,  thông  suốt  thấu  đáo.  Không  phải 

niệm “A Di Đà Phật một”, “A Di Đà Phật hai”, “A Di 

Đà Phật ba”, vậy thì sai rồi, trong đó liền có xen tạp, 

số tự rất rõ ràng, nhưng đếm số niệm thì không, “A Di 

Đà Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật”, rất rõ ràng, ba 

danh hiệu lần một hạt, dễ dàng nhiếp tâm. 

Hiện tại các vị rất nhiều đồng tu, niệm Phật cái 

tâm này vẫn không thể nhiếp, tâm vẫn là tán loạn, bạn 

nên dùng cái phương pháp này. Cái phương pháp này 

chính  là  quán  sổ  tức  trong  “Ngũ  Đình  Tâm  Quán” 

hợp cùng với niệm Phật. Bạn không ngại thử xem, sẽ 

có hiệu quả. Luôn phải nghĩ phương pháp để đối trị 

phiền não tập khí của chính mình, sau đó chân thật là 

dùng cái tâm chân thành, thanh tịnh, bình đẳng niệm 

228 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật,  quả  báo  liền  thù  thắng.  Chúng  ta  vãng  sanh 

Tịnh  Độ,  không  chỉ  ở  phẩm  vị  thứ  5,  vẫn  sẽ  hướng 

lên  trên  cao,  đây  là  nhân  tố  yếu  tố  quyết  định  được 

sanh Tịnh Độ. 

Thứ ba: “Văn thị pháp dĩ, đắc đại thiện lợi” [Nghe 

pháp ấy xong được đại thiện lợi] 

Trong cái đại thiện lợi này nói không cùng tận, 

thế, nhưng chúng ta không có cách gì nói cho rõ ràng. 

Chư Phật Như Lai đều nói không cùng tận. 

CHÁNH KINH: “Năng ư Phật sát, tu tập nhiếp thọ, 

mãn túc vô lượng đại nguyện”. 

 [Dịch nghĩa: Có thể tu tập, nhiếp thọ cõi Phật, đầy 

 đủ vô lượng đại nguyện] 

 “Năng ư Phật sát”:  Là nói thế giới Cực Lạc. 

 “Tu tập”:  Là nói những người vãng sanh đó. 

 “Nhiếp thọ”: Đây là nói A Di Đà Phật, Di Đà 

nhiếp  thọ  chúng  ta,  không  chỉ  hiện  tại  nhiếp  thọ, 

tương  lai  đến  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  vẫn  là 

được  Di  Đà  nhiếp  thọ.  “Nhiếp  thọ”  là  cái  gì?  Dùng 

lời  hiện  tại  mà nói  thì  mọi  người dễ hiểu, quan tâm 

bạn chăm sóc bạn gọi là nhiếp thọ. Đến được thế giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc  rồi,  A  Di  Đà  Phật  chăm  sóc 

bạn, A Di Đà Phật giúp đỡ bạn, A Di Đà Phật quan 

229 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





tâm bạn, vĩnh viễn không còn thoái chuyển. 

Người  thế  gian  chúng  ta  quan  tâm  một  người 

không  đáng  tin,  thời  gian  lâu  rồi,  thì  họ  liền  chán 

ghét, thì họ không còn chăm sóc. Cho nên người thế 

gian  qua  lại,  mọi  người  nhất  định  phải  nên  biết,  hư 

tình giả ý, tuyệt đối đều không phải chân thật, không 

đáng tin. Qua lại với người thế gian một ngày thì tính 

một  ngày,  đừng  nghĩ  đến  ngày  mai,  vậy  thì  ngày 

tháng  sẽ  trải  qua  được  tốt.  Nếu  như  bạn  muốn  nghĩ 

đến  dài  lâu,  vậy  thì  ngày  tháng  khó  qua,  đây  là  lời 

chân thật. 

Thế nhưng đến thế giới Cực Lạc, nhờ vào A Di 

Đà Phật, chư đại Bồ Tát, quan tâm chăm sóc của các 

bậc thượng thiện nhân, thì đó là thật, mãi mãi không 

hề  thay  đổi.  Bạn  nói  xem  hoàn  cảnh  tốt  đến  dường 

nào, đi tìm ở đâu? Không thể tìm được! Chúng ta gặp 

được nếu không đi, thì thật là đáng tiếc. 

 “Mãn  túc,  Vô  lượng  đại  nguyện”   [Đầy  đủ  vô 

lượng đại nguyện]: 

Câu  nói  này  là  Thế  Gian  Tự  Tại  Vương  Phật 

khích lệ Bồ Tát Pháp Tạng nguyện vọng của Ngài là 

viên mãn. Nguyện vọng của Di Đà là muốn rộng độ 

tất  cả  chúng  sanh  hư  không  pháp  giới,  cái  nguyện 

vọng này chân thật là quá to quá lớn. 

230 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chư Phật Bồ Tát cũng có cái nguyện vọng này, 

thế  nhưng  thực  tế  mà  nói,  phổ  độ  pháp  giới  chúng 

sanh  nguyện  là  có,  nhưng  rất  khó  làm  được,  làm 

không được. Người thế gian chúng ta gọi là  “Tâm có 

 thừa mà sức không đủ”.  Chư Phật Bồ Tát cũng có cái 

cảm xúc này. 

Thực tế mà nói, không phải chư Phật Như Lai 

không  có  cái  năng  lực  này  mà  là  do  chúng  sanh 

không bằng lòng tiếp nhận. Việc này khó, chúng sanh 

không  chịu  tin  tưởng,  không  chịu  học  tập,  Như  Lai 

đích thực là có phương pháp, có lý luận, có phương 

pháp. Thế nhưng tất cả chư Phật Như Lai cùng với lý 

luận  phương  pháp  mà  chúng  ta  nói  đều  không  thể 

sánh  được  Bồ  Tát  Pháp  Tạng.  Cũng  giống  như  vừa 

rồi  chúng  ta  nói,  Đại  sư  Thiên  Thai  dạy  chúng  ta 

phương pháp  tu  tâm  thanh  tịnh, dùng  Ngũ  đình  tâm 

quán, dùng 5 cái phương pháp, cái phương pháp này 

đối  trị tâm bệnh. Phương pháp của Pháp Tạng tuyệt 

diệu, một câu A Di Đà Phật thảy đều đối trị hết, làm 

gì mà phiền phức thế? Thực tế là cao minh. 

Năm xưa tôi ở đây giảng Kinh Kim Cang, trong 

lúc giảng có không ít các đồng tu nghe qua. Bộ Kinh 

Kim  Cang  đó  đã  giảng  hết  bốn  tháng.  Trong  Kinh 

Kim Cang giảng cái gì? Giảng nói hai sự việc mà Tôn 

Giả Tu Bồ Đề nêu ra  “Vân hà hàng phục kỳ tâm”  43,   

 “Ưng vân hà trụ”  44, nêu ra hai vấn đề. Tâm là cái gì? 

Vọng niệm, làm thế nào có thể phủ phục được vọng 

231 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





niệm  của  chúng  ta?  Đây  là  một  vấn  đề  lớn;  Vấn  đề 

thứ hai, tâm của chúng ta phải nên an trụ ở nơi nào? 

Thích Ca Mâu Ni Phật nói nhiều đến như vậy, chúng 

tôi tốn thời gian hơn bốn tháng, giải thích tường tận 

với các vị, bạn nói thật là phiền phức. Hiện tại có một 

số  đồng  tu  đem  những  đĩa  VCD  chỉnh  lý  lại  thành 

sách,  có  đến  8  quyển  lớn,  so  với  “Kinh  Vô  Lượng 

Thọ  giảng  ký”  của  chúng  ta  hiện  nay  là  bốn  quyển 

lớn,  nhiều  hơn  gấp  đôi.  Có  một  số  đồng  tu  đến  tìm 

tôi,  hy  vọng  được  in  sách  này,  tôi  nói  tôi  vẫn  chưa 

thấy, đợi tôi  xem xong rồi hãy in. Tôi phải  tìm thời 

gian để xem quyển này. 

Nếu như bạn gặp được A Di Đà Phật, quá đơn 

giản,  “Vân  hà  hàng  phục  kỳ  tâm”?   “Nam  mô  A  Di 

Đà Phật” thì được rồi,  “Ưng vân hà trụ”?  “Nam Mô 

A Di Đà Phật”. Tâm trụ A Di Đà Phật thì không có 

việc gì, bạn thử nghĩ xem thật là đơn giản. Thiên kinh 

vạn luận, cho dù bất cứ nghi nạn tạp chứng này, một 

câu A Di Đà Phật, bình đẳng đều giải quyết. Bạn xem 

cái  phương  pháp  này,  chư  Phật  Như  Lai  lướt  qua 

không nghĩ đến, A Di Đà Phật Ngài đã nghĩ đến, cho 

nên chư Phật tán thán A Di Đà Phật là “Quang trung 

cực tôn, Phật trung chi vương”, mỗi mỗi đều bội phục 

đến năm vóc sát đất. 

Ngày  nay  chúng  ta  gặp  được  rồi  vẫn  do  dự 

không  quyết,  vẫn  hoài  nghi,  vẫn  không  muốn  học, 

liền biết được bạn phước đức thiện căn thật là mỏng. 

232 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Ở  trong  kinh  điển  Phật  thường  hay  nói   “Thật  là  kẻ 

 đáng  thương” .  Những  người  nào  đáng  thương? 

Những người này là chân thật đáng thương. 

Kẻ đáng thương tuyệt đối không phải là chỉ cho 

thế gian này chúng ta bần cùng, không có ăn, không 

có  mặc,  trải  qua  đời  sống  rất  khổ,  không  phải  chỉ 

những  người  này,  vì  có  người  nào  không  phải  là 

những  kẻ  đáng  thương.  “Kẻ  đáng  thương”  ở  đây  là 

trăm ngàn  muôn kiếp khó được gặp, gặp được pháp 

môn này thì bỏ lỡ qua ngay trước mặt, hoặc giả là gặp 

được, cũng đến học được mấy ngày, bị những người 

pháp  môn  khác  khuyến  cáo,  thì  liền  đi  theo  người 

khác. Đây mới là kẻ chân thật đáng thương. Cho nên 

“Kẻ đáng thương” có hai loại:  

Một  loại  là  ngay  trong  đời  quá  khứ  có  tu  tích 

phước báo, họ có trí tuệ, có phước báo, cái trí tuệ này 

gọi là Thế Trí Biện Thông. Loại người này không tin 

tưởng Phật pháp, không chịu tu học, sau khi chết rồi 

vẫn là phải luân hồi sáu cõi, loại người này chân thật 

là kẻ đáng thương. 

Một loại nữa là có rất nhiều đại đức trong giới 

học thuật, đem kinh Phật làm thành học thuật thế gian 

để  xem,  để  nghiên  cứu,  không  thể  sanh  tín  tâm, 

không  có  nguyện  lực,  đương  nhiên  càng  không  thể 

nói y giáo phụng hành, đây cũng là thuộc về một loại 

người đáng thương. 

233 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Tôi những năm đầu gặp được tiên sinh Phương 

Đông Mỹ. Phương tiên sinh đem Phật pháp giới thiệu 

cho  tôi  là  từ  quan  điểm  triết  học  giới  thiệu  cho  tôi, 

không phải Phật pháp, làm thành triết học để nghiên 

cứu. Vào lúc đó, Phương tiên sinh mới hơn 40 tuổi, 

tuổi trẻ, tôi 26 tuổi, ông ấy hơn 40 tuổi. Ông nói với 

tôi   “Trong  kinh  điển  của  Phật  giáo,  triết  học  Phật 

 kinh  là  đỉnh  cao  nhất  của  triết  học  trên  thế  giới, 

 hưởng  thụ  cao  nhất  của  nhân  sanh” .  Ông  còn  nói: 

 “Trong kinh Phật 80% là mê tín, 20% là triết học tối 

 cao”.  Vào lúc đó, ông có cái quan điểm này, tôi tiếp 

nhận cái quan điểm này của ông, cho nên 80% chính 

là mê tín. Phật có mười tông phái, ông chỉ học Tướng 

tông và Tánh tông, hai tông này là triết học, ngoài ra 

đều là mê tín. 

May mà sau khi ông dẫn tôi vào cửa, duyên của 

tôi  không  tệ,  nên  thân  cận  Đại  sư  Chương  Gia.  Tôi 

theo  Đại  sư  Chương  Gia  ba  năm,  mới  biết  được 

Phương tiên sinh nhìn thấy được chỉ là cái cửa lớn của 

nhà  Phật,  bên  trong  thì  chưa  có  bước  vào,  chưa  khế 

nhập  được  cảnh  giới.  Thế  nhưng  Phương  tiên  sinh 

không tệ, ông rất  chăm  chỉ, rất nỗ lực, không ngừng 

đang đọc, cho nên đến cuối đời thái độ của ông so với 

ban đầu không như nhau, nhất là sau khi tôi xuất gia, 

thường hay cùng ở chung với ông. Ông xem thấy tôi 

thật làm, ông cũng rất hoan hỉ, rất là tán thành. 

Tôi  vào  lúc  đó  xuất  gia,  thành  thật  mà  nói, 

234 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



những thầy giáo, bạn học, bạn bè, không một  ai  tán 

thành, đều nói tôi mê tín, chỉ riêng Phương tiên sinh 

tán  thành.  Phương  tiên  sinh  nói:   “Anh  chọn  đi  con 

 đường này là chính xác” . Ông đến cuối đời mới quy 

y, hơn 70 tuổi, khi sắp gần đến 80 tuổi mới quy y. 

Cho  nên  các  học  giả  cái  sở  tri  chướng  của  họ, 

thành kiến rất sâu, luôn luôn là cũng bỏ lỡ qua ngay 

trước mắt, thật đáng được đáng thương. Đây chính là 

nói  đồng  tu  học  Phật,  học  các  pháp  môn  khác  mà 

không tin tưởng niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ, đó là 

kẻ thật đáng thương trong những kẻ đáng thương nhất. 

Chúng ta thật cũng là người tái sanh, cũng là từ 

các  pháp  môn  khác,  đến  sau  cùng  mới  biết  chính 

mình là kẻ đáng thương, phải mau quay đầu. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ 

giảng đến đây thôi. A DI ĐÀ PHẬT! 

(HẾT TẬP 10)

235 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 



 

Chú giải: 



1 “Gia hòa vạn sự hưng”: Gia đình hòa thuận thị mọi sự đều hưng 

thịnh 

2  “Thử  phương  chân  giáo  thể,  thanh  tịnh  tại  âm  văn”:  Cách 

giáo  hóa  cõi  nầy  là  ở  âm  văn:  Chân  giáo  thể  phương  này,  thanh 

tịnh nơi nghe tiếng. Khổng lão phu tử dạy học dùng âm thanh, Phật 

Thích Ca cũng giống như vậy. Không có kinh sách, văn tự, hoàn 

toàn dựa vào lời nói. 

3 “Khẩu vi họa phước chi môn”: Cái miệng là cửa họa phước 

4 “Tùy văn nhập quán”:  Là phương pháp tu hành của Giáo Hạ, 

tức là mở ra cuốn kinh có thể nhập vào cảnh giới Phật. 

Tùy  theo  mỗi  câu  mỗi  chữ  của  kinh  văn  mà  đề  khởi  công 

phu  quán  chiếu,  đây  là  chân  thật  học  Phật.  Thế  nào  gọi  là  quán 

chiếu? Làm thế nào để quán chiếu vậy? Những danh từ thuật ngữ 

Phật học này người hiện tại nghe không hiểu, chúng ta không thể 

không đổi một câu dễ hiểu để nói. Hai chữ “Quán chiếu” chính là 

cải đổi quan niệm, cải đổi ý niệm. “Quán” chính là cách nhìn của 

bạn  đối  với  vũ  trụ  nhân sanh,  đối  với  người  sự  việc  sự  vật,  đó  là 

quán;  “Chiếu”  là  trí  tuệ,  bạn  dùng  trí  tuệ  nhìn  vũ  trụ,  nhìn  nhân 

sanh, nhìn tất cả mọi việc, nhìn tất cả mọi vật, bạn không nhìn sai 

lệch, đây gọi là quán chiếu. 

5 Phật pháp nói bệnh đau có 3 loại: Thân bệnh (bênh do tâm sinh 

lý); Bệnh do oan gia trái chủ  (Bệnh oan nghiệp); Bệnh do  nghiệp 

236 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chướng (Bệnh túc nghiệp)  (Trích: Thuyết giảng A Nan hỏi Phật về 

 sự  tốt  xấu – Chủ giảng:  HT.Tịnh Không  -  NXB Tôn Giáo  -  Dich 

 Giả Vọng Tây cư sĩ) 

6 “Lục Quần Tỳ Kheo”: Chữ Phạn là sad-vargīka-bhiksu, chỉ sáu 

tỳ kheo ác tâm kết bè kết đảng vào thời Phật còn tại thế; họ chẳng 

giữ giới luật và làm nhiều chuyện ác, đức Phật chế giới luật phần 

nhiều  cũng  vì  sáu  người  này. Tên  của  họ  ghi  trong  các  bộ  luật 

chẳng  giống  nhau,  thí  dụ  như  Tứ  Phần  Luật  quyển  22  ghi  sáu  tỳ 

kheo gồm: Nan Ðà (Nanda), Uất Nan Ðà (Upananda), Ca Lưu Ðà 

Di (Kalodayin), Chan Ðà (Chanda), A Thuyết Ca (Asvaka, hay còn 

gọi  là  Mã  Túc,  Mã  Sư),  Phất  Na  Bạt  (Punarvasu,  dịch  là  Mãn 

Túc).  (Lược trích từ Phật Quang Sơn Từ Ðiển) 

7 “Bất dư thủ”: Không trộm cắp 

8 “Nhân sanh thất thập cổ lai hi”: Người thọ 70 xưa nay hiếm. 

9  “Câu  sanh  phiền  não”:  Cùng  sinh  với  thân  gọi  là  câu  sinh.  Ý 

nói có những phiền não không phải do bị ảnh hưởng thế tục mà có, 

mà trong thân chúng sanh mới lọt lòng mẹ đã sẵn có tiềm tàng rồi. 

Không kể các bậc thánh như các vị Phật, Bồ Tát vì hoằng hóa độ 

sinh mà chủ động vào các cõi, còn thì tất cả chúng sinh do sự huân 

tập trải qua nhiều đời, cho nên mang theo trong mình những phiền 

não tiềm tàng như tham, sân, si, mạn –  (Từ điển Phật học Việt Nam 

 – Thích Minh Châu – Minh Chi – NXB Khoa học xã hội -1991)   

10 Biệt giáo Bồ Tát Địa thượng đến Phật: Phẩm 11 

11 Bồ Tát Sơ Hạnh: Phẩm 21 

237 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





12 Bồ Tát Nhị Hạnh: Phẩm 22  

13 Biệt giáo Bồ Tát Địa thượng đến Phật: Từ phẩm 11 đến phẩm 

22 

14 “Ngoài tâm cầu pháp, vô hữu thị xứ”: Không có chuyện ngoài 

tâm cầu pháp. 

15  “Phật  thị  môn  trung,  bất  xả  nhất  nhân”:  Trong  cửa  Phật 

không bỏ một ai. 

16 “Chỉ văn lai học, vị văn vãng giáo”: Chỉ nghe có chuyện học 

trò tới chỗ thầy xin  học, chưa nghe  có chuyện thầy phải  đến chỗ 

học trò để dạy  (Bửu Quang Tự - Đệ tử Như Hòa) 

17 “Học nhi thời tập chi, bất diệc thuyết hồ”: Khổng tử nói: Học 

mà mỗi buổi tập, chẳng cũng thích ư? 

18 “Học nhi thời tập chi”: Học mà mỗi buổi tập 

19 “Chỉ ư chí thiện”: Chỉ dừng khi hoàn thiện. 

20 “Thủ nhân chi trường, xả nhân chi đoản”: Giữ lấy những cái 

tốt đẹp, xả bỏ những cái không tốt. 

 Trích  Đoạn  Tịnh  Độ  Đại  Kinh  Khoa  Chú  2014  (Tập  10) 

 Người giảng: Lão pháp sư Tịnh Không.  “Trong các cõi nước chư 

Phật ấy, cái tốt đẹp thì con nhớ lấy, con học tập cái đó, những cái 

không tốt trong các cõi nước chư Phật đó con có thể không lấy (thủ 

nhân  chi  trường,  xả  nhân  chi  đoản),  rồi  xây  dựng  đạo  tràng  của 

chính mình”. 

21  “Nhất  tâm  cập  báo  độ  chi  chân  nhân”:  Nhất  tâm là  nhân 

chân thật của báo độ thanh tịnh. 

238 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



22 “Từ bi vi bổn, phương tiện vi môn”:  Từ bi làm gốc, phương 

tiện làm cửa vào. 

23 “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”: Phàm có hình tướng, 

đều là hư vọng 

24  “Nhất  thiết  hữu  vi  pháp,  như  mộng  huyển  bào  ảnh, như lộ 

diệc như điện, ưng tác như thị quán”: Tất cả pháp hữu vi, như 

mộng huyễn bèo bọt, như sương, cũng như điện, phải quán sát như 

vậy. 

25 “Ít muốn biết đủ”: Thiểu dục, tri túc 

26  “Nhậm  vận  tu  trì”:  Nhậm  vận là  vận  hành  theo  quy  luật  tự 

nhiên;  Nhậm  vận  tức  là  hằng  ngày  sống  một  cách  bình  thản  an 

nhiên, tự tại với người, với vật với việc, tu trì. 

27 “Nhậm vận bảo trì”: Tự tại duy trì 

28 “Học nhi thời tập chi, bất diệc duyệt hồ”: Học rồi hành chẳng 

phải là vui lắm sao? 

29 “Cửu thứ đệ định”: Sức định cấp thứ 9 

30 “Xây dựng quốc gia, giáo học là trước tiên”: Kiến quốc quân 

dân, giáo học vi tiên. 

31  “Như nhất Phật sát”: Như một cõi nước Phật. 

32  “Tinh  cần  cầu  sở,  cung  thận  bảo  trì,  tu  tập  công  đức,  mãn 

túc ngũ kiếp”: Tinh cần cầu tiến, kính cẩn duy trì tu tập công đức 

đầy đủ năm kiếp. 

33 “Người không có lễ thì không thể đứng được ở xã hội”:  Bất 

học lễ, vô dĩ lập 

239 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





34 “Năm thừa đều vào báo độ”: Nhân, Tiên, Thanh văn - Duyên 

giác, Bồ tát, Phật đều vào “Thật báo trang nghiêm độ” 

35 Nhất Xiển Đề: Loại người ngoan cố, không chịu tin điều thiện, 

điều lành, không tin chánh pháp, làm việc ác, không chịu hối cải. 

Sách  Phật  khẳng  định  loại  người  Nhất  xiển  đề  nếu  thật  sự  không 

hối  cải  thì  không  bao  giờ  thành  Phật.  Sách  Hán  dịch  nghĩa  Nhất 

Xiển đề là kẻ đã chặt đứt mọi thiện căn, mọi gốc lành ở trong mình 

(Từ  điển  Phật  học  Việt  Nam  –  Thích  Minh  Châu  –  Minh  Tri  – 

NXB Khoa học Xã hội -1991) 

36  8  thức:  Cũng  chính  là  nói  Tâm  Vương,  gồm  có  8  món:  Nhãn 

thức,  Nhĩ  thức,  Tỷ  thức,  Thiệt  thức,  Thân  thức,  Ý  thức,  Mạt  na 

thức, A Lại da thức. 

3751  tâm  sở:  Là  những  pháp  sở  hữu  của  tâm  vương.  Tâm  vương 

hoạt  động là tâm lý chính, còn tâm sở  là những hoạt  động tâm lý 

phụ  (Từ điển Phật học Việt Nam – Thích Minh Châu – Minh Tri – 

 NXB Khoa học Xã hội -1991) 

38 Lại hướng lên vị thứ bên trên thì chúng ta không làm được: 

Lục  tức  Phật  gồm  có:  Lý  tức  Phật,  Danh-tự  tức  Phật,  Quán-hạnh 

tức  Phật,  Tương-trợ  tức  Phật,  Phần-chứng  tức  Phật,  Cứu-kính  tức 

Phật. 

1-   Lý  tức  Phật:  Lý  tức  là  nghĩa  lý.  Hiễu  rõ  được  nghĩa  lý  của 

Ðức-Phật  đã  dạy  trong  câu  ''Chúng  sanh  vốn  đủ  Phật  tánh, 

cùng các đức Như Lai không hai không khác''; hay trong câu: 

''Hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  Phật'';  hiểu  rõ  được  lý  ấy  tức  là 

240 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật; 

2-   Danh tự tức Phật: Danh tự ở đây tức là những kinh điển, hay 

những lời  thuyết  pháp mà mình đã học hay đã nghe được, và 

đã hiểu được thông suốt rằng: ''Hết thảy các pháp đều là Phật 

pháp''.  Danh tự tức Phật nghĩa là lãnh hội được lý tánh của vũ 

trụ, vạn hữu qua kinh điển, văn tự tức là Phật; 

3-   Quán  hạnh  tức  Phật:  Quán  hạnh  là  quán  tưởng.  Hạnh  là  tu 

hành, hành động; nói một cach tổng quát: quán hạnh tức Phật 

nghĩa là thực hành đúng theo lời Phật dạy tức là Phật; 

4-   Tương trợ tức Phật: Chữ tương trợ ở đây có nghĩa là trong lúc 

mình tu hành, tuy chưa có thể thực chứng được lý tánh, nhưng 

tâm mình đã được yên lặng, nơi lý đã mường tượng như tuồng 

đã chứng được, nên gọi là tương trợ tức Phật. Ðến đây tức là 

Phật thập tín, thuộc về nội phàm (phàm phu trong nội giáo). 

5-   Phần chứng tức Phật: Theo Thiên-thai tôn, thì vô minh như là 

tấm  màn  dày  đặc,  gồm  có  41  lớp;  mỗi  khi  nhờ  công  phu  tu 

hành,  phá  được  một  lớp,  tức  là  chứng  được  một  phần  Trung 

đạo. Ðó là ý nghĩa của phần chứng tức Phật.  Ðến nay tức là đã 

lên  đến  các  bậc  Thập  trụ,  Thập  hạnh,  Thập  hồi  hướng,  Thập 

địa và Ðẳng giác; 

6-   Cứu  cánh  tức  Phật:  Cứu  cánh  tức  là  đạt  đến  bực  cuối  cùng, 

chứng được chỗ mầu nhiệm cực điểm, nghĩa là đến bực Diệu 

giác,  Chủng  trí  đều  viên  mãn.  Ðến  đây  tức  là  đến  bực  Diệu 

giác hay Phật. 

241 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





Chúng ta nên nhớ rằng ''Lục tức Phật'' này có phân biệt Lý và 

Sự khác nhau. Về lý thì mới bắt đầu bước lên bực thứ nhất và vị đã 

đến từng bực thứ sáu, đều bình đẳng như nhau, không hơn không 

kém, vì thể tánh vẫn là một và mọi chúng sanh đều là Phật.  Cái Lý 

này  đem  lại  cho  hành  giả  và  sự  phấn  khởi,  trên  đường  tu  hành, 

không sanh lòng chán nản, không buồn trách mình chậm thành đạo 

quả mà thối tâm. 

Nhưng về sự thì vị thứ cao thấp đều có trật tự, kẻ mới tu hành và vị 

đã  chứng  quả  Phật,  không  thể  như  nhau  và  ngang  nhau  được. 

Người tu hành hiểu rõ như thế mới không sanh lòng tăng-thượng-

mạn, tự xưng là Phật là Thánh trên bước đường tu hành của mình . 

 (Phật học phổ thông – tập II- HT. Thích Thiện Hoa) 

39  “Nhất  thiết  pháp  đắc  thành  ư  nhẫn”:  Tất  cả  pháp  đều  được 

thành tựu là nhờ ở nhẫn 

40 “Mười hai nhân duyên”: 1-Vô minh, 2-Hành, 3-Thức, 4-Danh 

sắc, 5-Lục nhập, 6-Xúc, 7-Thọ, 8-Ái, 9-Thủ, 10-Hữu, 11-Sanh, 12-

Lão,  Tử.  Mười  hai  nhân  duyên  này  như  mười  hai  vòng  xích  nối 

liền với nhau làm thành một chuỗi xích, không biết đâu là đầu, đâu 

là cuối.  (Phật học Phổ thông - HT. Thích Thiện Hoa – Thành hội 

 Phật giáo TP HCM ấn hành -1992) 

41 “Quán 18 giới, quán 5 ấm”: 

 “Mười tám giới” gồm: 

Sáu căn: Mắt, Tai, Mũi, Lưỡi, Thân, Ý; 

Sáu trần: Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp; 

242 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Sáu thức: Nhãn thức, Nhĩ thức, Tỉ thức, Thiệt thức, Thân thức, Ý 

thức; 

 Năm ấm: Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức; 

 Mười hai xứ: Mười hai nơi, chỗ, bao gồm:  

Sáu căn năng: Mắt, Tai, Mũi, Lưỡi, Thân, Ý; 

Sáu ngoại trần: Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp. 

Do 6 căn, tiếp xúc với 6 trần mà phát sinh ra 6 thức. Cộng lại là 18 

giới. ( Từ điển Phật học Việt Nam – Thích Minh Châu – Minh Tri – 

 NXB Khoa học Xã hội -1991) 

42“Thiện trung chi thiện, lợi trung cho lợi”: Điều lành nhất trong 

các điều lành, điều lợi lạc nhất trong các điều lợi. 

43 “Vân hà hàng phục kỳ tâm”: Làm thế nào để hàng phục tâm? 

44 “Ưng vân hà trụ”: Tâm phải trụ vào đâu? 


****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

243 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 





 

                   HỒI HƯỚNG 

Nguyện đem công đức này 

Trang nghiêm Phật Tịnh độ 

Trên đền bốn ơn nặng 

Dưới cứu khổ ba đường 

Nếu có ai thấy nghe 

Cùng phát tâm bồ đề 

Hết một báo thân này 

Đồng sanh về Cực Lạc quốc. 

NAM MÔ A DI ĐÀ PHẬT!  



 Cẩn dịch: Vọng Tây cư sĩ - Email:Vongtaycusi@gmail.com 

 Phát  tâm  cúng  dường:  Da  giới  “Thuyết  giảng  Phật  Thuyết  Đại 

 Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh  Bình Đẳng  Giác 

 Kinh” - thành tâm cúng dường. 

 

HOAN NGHÊNH BẠN ĐỌC ẤN TỐNG SÁCH 

(Tải file mềm tại www.niemphatvangsinh.com) 

 

 

 

244 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

PHẬT DẠY ẤN TỐNG KINH ĐƯỢC MƯỜI CÔNG ĐỨC 

1.  Đã  lỡ  phạm  tội,  nếu  tội  nhẹ  thì  liền  được  tiêu  tan,  nếu  tội 

nặng thì được chuyển thành nhẹ. 

2.  Thường được thiện thần ủng hộ, tránh khỏi  tất cả ôn dịch, 

đao binh, giặc cướp, tù tội, lửa cháy, nước trôi v.v… 

3.  Nhờ chánh pháp mà những kẻ oán thù với mình trong kiếp 

trước được giải thoát nên tránh được sự khổ sở về tội báo 

thù. 

4.  Ác  Quỷ  Dạ  xoa  không  thể  xâm  phạm,  cọp  đói,  rắn  độc 

không hại được. 

5.  Tâm  được  yên  ổn,  ngày  không  có  sự  nguy  hiểm,  đêm 

không có ác mộng, nhan sắc sáng sủa tươi tắn, khí lực dồi 

dào, việc làm tốt, lợi. 

6.  Hết lòng phụng sự chánh pháp, tuy không mong cầu nhưng 

cơm ăn áo mặc tự nhiên đầy đủ, gia đình hòa thuận phước 

thọ miên trường. 

7.  Lời  nói  và việc làm, trời, người  đều hoan hỷ;  đến nơi  nào 

cũng được nhiều người kính mến. 

8.  Nếu ngu si thì chuyển thành trí huệ, bệnh tật chuyển thành 

lành mạnh, nguy hiểm chuyển thành yên ổn, nếu là đàn bà 

sau khi chết sẽ chuyển thành đàn ông. 

9.  Xa  lìa  các  đường  dữ  (địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh),  được 

sanh vào các cõi thiện (người, trời) tướng mạo đoan chánh, 

thông minh, xuất chúng phước lộc hơn người. 

10. Đủ  năng  lực  để  gây  căn  lành  cho  chúng  sanh,  lấy  tâm 

chúng sanh làm ruộng phước và sẽ thâu hoạch được nhiều 

quả tốt. Sanh vào chỗ nào cũng được thấy Phật, nghe pháp; 

ba thứ trí huệ (Văn, Tư, Tu) mở rộng, chứng được sáu thần 

thông (thiên nhãn, thiên nhĩ, tha tâm, túc mạng, thần túc và 

lậu tận thông) . 



Hòa Thượng Thích Trí Thủ 

245 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 10 







246 





cover_image.jpg
Vo-Luong-Tho-
Giang-Giai-Lan-
Thu-10-
Tap-091-100





index-120_1.jpg





index-162_1.jpg





index-141_1.jpg





index-1_1.jpg





index-187_1.jpg





index-56_1.jpg





index-210_1.jpg





